LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

IL PAPA E IL RE DEL MAROCCO

Gerusalemme citta delle tre religioni, non solo

dell'islam

Graziano
Motta

Una sorpresa: papa Francesco e Mohammed VI re del Marocco, sabato 30 marzo

durante l'incontro privato nella residenza ufficiale e amministrativa del sovrano a Rabat,

hanno firmato un documento su Gerusalemme. Tanto inatteso, non preceduto da


https://www.newdailycompass.com/it/ecclesia
/it/graziano-motta
/it/graziano-motta

anticipazioni e nemmeno da indiscrezioni, quanto senza precedenti e importante: per il
riconoscimento che due altissime autorita, una cristiana, l'altra musulmana, formulano
sulla natura, ruolo e significato di Gerusalemme “patrimonio comune dell'umanita e

soprattutto per i fedeli delle tre religioni monoteiste”, quindi anche per gli ebrei.

Per quel che esplicita ha un valore pregnante e permanente, anche se in questo
momento non vi & in corso alcuna iniziativa internazionale di pace tra israeliani e
palestinesi. Salvo quella intrapresa e svolta unilateralmente dallamministrazione
statunitense Trump (o meglio: da Jared Kushner, genero del presidente, ebreo
osservante, e suo consigliere per le relazioni con Israele) della quale non si conosce
granché, pero contestata tanto da essere “ignorata” dall’Autorita nazionale palestinese.
E perché nella sua obiettivita smonta la campagna del presidente palestinese Abu
Mazen in varie sedi internazionali, e specialmente alle Nazioni Unite e all'Unesco, tesa a
negare ogni legame dell'Ebraismo con il Tempio di Salomone e di Erode, costruito sulla
spianata del Monte dove poi i musulmani avrebbero costruito le loro moschee,

conosciuta come Haram el Sharif, il Nobile santuario.

Nel documento del Papa e del Re si parla appunto, per tre volte, con il nome
italiano di Gerusalemme e arabo di Al Qods-Acharif (ma non lo si esplicita in ebraico) per
riconoscerlo “come luogo di incontro e simbolo di coesistenza pacifica, in cui si coltivano
il rispetto reciproco e il dialogo” dei fedeli delle tre religioni monoteiste. Un passo avanti
significativo. Quando si pensi al divieto, tuttora in vigore, delle autorita religiose
islamiche per i fedeli ebrei e cristiani di accedere in atteggiamento di preghiera alla
Spianata, da esse considerata sacra esclusivamente per i musulmani. L'auspicio, o
meglio appello, che viene formulato, riguarda certamente tutta la citta. La sua valenza
per i musulmani scaturisce dal fatto che la famiglia di Mohammed VI vanta una
discendenza dal profeta Maometto e per tale ragione il sovrano in carica presiede il
“Comitato al Quds” della Conferenza Islamica, organismo rappresentativo dei paesi di
ogni parte del mondo, arabi e non, governati da musulmani. In passato il “Comitato Al
Quds” non promuoveva queste posizioni: ad esempio nella conferenza promossa dal 23
al 25 febbraio 1999 a Casablanca aveva denunciato la “giudeizzazione” di Gerusalemme
(vi avevano partecipato il leader palestinese Yasser Arafat e il Patriarca latino Michel
Sabbah).

E molto significativo che il documento di Rabat sia maturato sulla scia di quello di
Abu Dhabi, firmato appena un mese fa, il 4 febbraio dal Papa e dall'iman di Al Azhar,
Ahmad Al Tayyib; sia cioé uno sviluppo di quel dialogo tra cristiani e musulmani che si

vuol portare avanti sui grandi temi combattuti invece dal terrorismo fondamentalista ed



estremista: “la fratellanza umana per la pace mondiale e la convivenza comune”. Anche
se in questo caso abbia una proiezione e contempli un coinvolgimento particolare,
quello con la realta ebraica, considerata da moltissimi musulmani come nemica,
detestabile, nefasta. Dice infatti che di Gerusalemme - Al Qods Acharif “devono essere
conservati e promossi il carattere specifico multi-religioso, la dimensione spirituale e la
peculiare identita culturale”. Il Marocco vanta un’antica e positiva coesistenza con gli
ebrei, parecchi esponenti di questa comunita sono stati chiamati a posti di alta

responsabilita nelle istituzioni e ottime sono le relazioni coltivate dagli emigrati in Israele.

Sono esplicitati anche alcuni auspici: “nella Citta Santa siano garantiti la piena liberta
di accesso ai fedeli delle tre religioni monoteiste e il diritto di ciascuna di esercitarvi il
proprio culto, cosi che a Gerusalemme - Al Qods Acharif si elevi da parte dei loro fedeli, la
preghiera a Dio, Creatore di tutti, per un futuro di pace e di fraternita sulla terra”. Il
documento recepisce cosi la posizione espressa il 4 novembre 1994, in un
Memorandum “solenne conclave”, dai tre patriarchi greco-ortodosso, armeno-ortodosso
e latino nonché dai capi delle Chiese cristiane di Gerusalemme relativa ai diritti di
accesso e di culto nella Citta santa. Non va oltre, non parla dell'invocato status speciale,
garantito dalla comunita internazionale, che rifletta I'importanza universale di

Gerusalemme.

Né evoca I'importanza che potrebbe avere il riconoscimento della “sovranita
divina” su Gerusalemme. Un principio caro ad alcuni ebrei (formulato da Ruth Lapidot,
docente di diritto internazionale all'universita ebraica della citta) e a molti cristiani (fra i
quali mons. Kamal Hanna Batish, vescovo ausiliare del patriarca latino) e del quale sono
da tempo portavoce. Un discorso sulla sovranita rischierebbe infatti di fare scivolare e
impantanare il dialogo sulle pretese e ambizioni reciproche, su eredita, promesse e
rivendicazioni; evidenzierebbe i limiti e i contrasti che incombono su Gerusalemme
contesa dal potere politico israeliano e arabo, paradossalmente sulla citta emblematica

della pace, come evidenzia la sua etimologia: jerusha (“eredita”) e shalom (“pace”).

Va ricordato che piu volte la Santa Sede ha affermato che dev'essere salvaguardato
e tutelato il carattere cristiano della Citta che e santa anche per I'ebraismo e lislam. Il
suo status politico, relativo alla sovranita, dovra essere definito da un negoziato diretto
tra le parti, israeliana e palestinese; mentre quello religioso, nel rispetto della liberta di
acceso e di culto, dovra scaturire da intese tra i leader delle tre religioni monoteiste ed
essere garantito dalla comunita internazionale. Il documento di Rabat ha portato avanti

questa direttiva.



