LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

LA COMMEMORAZIONE

Fra Matteo d’Agnone, tra alta teologia e lotta

contro il demonio

Antonio
Tarallo

Chi si batte contro il maligno non puo che avere un amore, una devozione profonda e

del tutto particolare per la Vergine Maria: € un’equazione matematica. E cosi e stato per

il Servo di Dio Matteo d’Agnone, frate minore cappuccino vissuto tra la meta del 1500 e


https://www.newdailycompass.com/it/ecclesia
/it/antonio-tarallo
/it/antonio-tarallo

gli inizi del 1600. Sono trascorsi quattrocentosei anni dalla sua morte, avvenuta a
Serracapriola (FG), il 31 Ottobre 1616, ma il suo messaggio di amore per la Vergine
Maria sembra esser stato scritto 'altro ieri; la sua personalissima lotta contro le forze
del male, visto il profondo capovolgimento di valori e ideali che il mondo
contemporaneo sta vivendo, riesce a rendere la figura di questo frate quanto mai

attuale.

C'é una preghiera, in particolare, che fra Matteo d’Agnone ha scritto; questa
piccola orazione, viva testimonianza del suo amore indicibile per la Mamma Celeste,
puo essere considerata una valida introduzione alla sua vita; o meglio, una sintesi
estrema della sua missione-vocazione. Per entrare nelle mille sfaccettature del frate
cappuccino, e - infatti - impossibile non far riferimento alla sua vasta cultura
mariologica, alla sua sensibilita mariana: «O dolce Madre, o Regina, o Signora nostra, se
tu ci vedi nei peccati, rialzaci, se in grazia, mantienici. Se nella via di Dio ci fermiamo,
spronaci, se camminiamo, confortaci. Tu sei nostra mediatrice, come il Figlio & il nostro
mediatore tra il Padre e 'uomo, cosi tu sei mediatrice tra 'uomo e il Figlio. Tu sei la
nostra fortezza: vedi la guerra che ci assale. Tu sei la nostra stella: vedi la tempesta che
si leva. Tu la luna: vedi la notte tenebrosa nella quale ci troviamo. Difendi, indirizza,
illumina il cuor mio, affinché, tenendo la via retta del Cielo, godiamo prima Dio, e poi Te

nei secoli dei secoli. Amen».

Il frate francescano, nelle sue omelie e negli scritti, piu volte ha avuto modo di
affrontare la figura di Maria. Prendendo spunto dai titoli riferiti alla Vergine, ad esempio,
e riuscito a fornire affascinanti immagini della Madre Celeste; immagini dal sapore di
poesia, costruite su metafore, su richiami ed echi che nascevano, soprattutto, da
un’attenta lettura della Sacra Scrittura confrontata con la vita di tutti i giorni; grazie a
queste pagine di alta teologia - raccolte nel “Fasciculus Myrrae”, opera in tre volumi,
curata da padre Cipriano De Meo (1924-2020), importante esorcista che ha ricoperto
I'incarico di vice postulatore della Causa di Beatificazione e Canonizzazione del Servo di
Dio - nasce una visione, del tutto inedita, della figura di Maria. E' il caso, per esempio,
dell'espressione “Maria, tunica del Verbo incarnato”: tunica che - nell'esegesi poetica del
frate cappuccino - rimanda allimmagine di un veste, quella della natura umana con cui il
Padre ha rivestito il Figlio per realizzare la sua incarnazione; e, per poter svolgere cio,
Dio ha avuto bisogno dell’ “Eccomi” della Vergine Maria; scrive padre Matteo d’Agnone:
«Quando era la sinagoga nella sua vecchiaia; quando “inclinata erat iam dies” (Lc 24,29),
allora gli fece questa veste e fu mandato I'angelo a dimandare a Maria Vergine
santissima e purissima, se si contentava di prestare la lana e la mano per tesserla».

Sono parole di un flash, di un'immagine cosi originale della Vergine, che custodiscono in



seno alta mariologia sposata a una coinvolgente prosa lirica. In questo passo, il Servo di
Dio francescano, ci presenta la Vergine Maria come tessitrice della Tunica di Dio, di
Cristo; ma non solo, perché nella Madre Celeste, vede la Donna chiamata anche ad
essere Lei stessa lana (“prestare la lana”, questa & I'espressione): cioé a prestare la sua

natura umana, il suo grembo, affinch

La biografia di Matteo d’Agnone é
proprio per questo suo profondo rap
oppositori dell'azione del demonio. L]
quando da giovane studente di teolo
ordinazione sacerdotale: un giorno,
meditazione nella sua piccola cella, n
compiendo un esorcismo su una don
liberata per 'opposizione del demoni
il maligno, interrogato dai padri esor
vada, deve venire qui a pregare fra’ Matteo d’Agnone, la cui umilta io non posso
sopportarel»; il giovane studente fu chiamato all'istante e, appena giunto nella stanza
dove si stava compiendo l'esorcismo, la donna fu finalmente liberata dal maligno. Fu
questo l'inizio della sua lunga e potente missione di esorcista: si calcola che, in tutta la
sua vita, il frate cappuccino abbia liberato non meno di seicentocinquanta indemoniati.
Tutt'oggi, molte sono le testimonianze di guarigioni o intercessioni da parte di
indemoniati o semplici fedeli; e moltissimi sono i pellegrinaggi alla sua tomba - presso
la chiesa della Madonna della Grazie del convento dei Cappuccini di Serracapriola - per

ricevere sollievo spirituale e fisico.

Ma la fama di grande esorcista, seppur fondamentale nella sua biografia, non
deve e non puo oscurare quella di grande studioso della figura della Vergine e di grande
teologo; sarebbe venir meno alla sua memoria. Basterebbe pensare che ben quattro
secoli prima del pronunciamento ufficiale da parte della Chiesa sul dogma
dell’Assunzione in Cielo di Maria come verita di fede, fra Matteo d’Agnone aveva
proposto gia alcune tesi a suffragio di tale dogma. Ma c'é una tematica sulla quale il
frate francescano concentro, piu volte, la sua attenzione: il sacramento della
Riconciliazione. Nelle sue pagine troviamo scritto - infatti - questo ammonimento da
tener sempre presente: «<Ogni anno ci confessiamo e mai ci correggiamo. (...) Gran parte
dei cristiani e in pericolo di perdersi (...) perché appena finita la confessione ricade con
facilita negli stessi peccati. Predicatori della Chiesa di Cristo dove vi andate a perdere?
Perché ricercate la bellezza dei concetti e delle parole e altre vanita diaboliche? Di

questo dovete occuparvi, questo sia il vostro scopo, il vero fine: indurre i miseri



peccatori alla vera e perfetta penitenza, e disingannatevi in questo: che non basta

confessarsi per ottenere la salvezza, ma bisogna anche emendarsi».



