BUSSOLA(Y)

Allergia alla dottrina

Eutanasia e suicidio assistito, la toppa di Paglia e

peggio del buco

10_08_2024

Tommaso

Scandroglio

Qualche giorno fa criticamente il Piccolo lessico del fine-vita,

redatto dalla Pontificia Accademia per la Vita (Pav). Le critiche, nostre e di altri, devono

essere arrivate alle orecchie di mons. Vincenzo Paglia, presidente della Pav. Ecco allora


https://www.newdailycompass.com/it/vita-e-bioetica
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/tommaso-scandroglio
/it/tommaso-scandroglio
/it/tommaso-scandroglio
https://lanuovabq.it/it/gratta-gratta-la-pav-ritiene-leciti-eutanasia-e-suicidio-assistito

rilasciare tre interviste - una a , una seconda a eunaterzaa

La Nazione - per tentare di far quadrare il cerchio, ossia per ribadire da una parte la
propria contrarieta a eutanasia e suicidio assistito e nello stesso tempo per difendere il
contenuto del Lessico che apre chiaramente a eutanasia e suicidio assistito. Insomma un

rifiuto di queste due pratiche che é solo formale, di bandiera, ma non sostanziale.

Nelle tre interviste Paglia ritorna su alcuni errori presenti nel libretto rendendoli, se
possibile, piu marcati. In merito a idratazione e nutrizione assistite, articola una
riflessione che & la medesima presente nel Lessico: questi due mezzi di sostentamento
vitale possono configurare accanimento terapeutico. Come abbiamo gia spiegato nel
precedente articolo, cio e vero in rarissimi casi. Nella stragrande maggioranza dei casi &
vero I'opposto. Ma Paglia non lo dice. Invece, nelle interviste, insiste nel sottolineare
come sia prioritario rifiutare qualsiasi forma di accanimento terapeutico. Cio & assai
condivisibile, ma ci sono due problemi. Il primo sta nel fatto che la Pav maschera
I'eutanasia da rifiuto dell'accanimento terapeutico, soprattutto nel momento in cui fa
decidere al solo paziente quando un trattamento & proporzionato o sproporzionato. Il
secondo problema sta nel fatto che il fenomeno preoccupante nei Paesi occidentali non
e 'accanimento terapeutico, bensi I'eutanasia. Su quest'ultima sia il libretto che le parole
di Paglia nelle interviste dicono poco, ricorrendo alla sempre medesima risposta pro-
forma, tanto per salvare le apparenze, volta a condannare eutanasia e suicidio assistito.
Il vero male da combattere perché dilagante pare che sia l'ostinazione irragionevole nel

curare.

Salvatore Cernuzio, poi, su Vatican News, invita mons. Paglia ad addentrarsi nelle
sabbie mobili del rapporto tra morale e diritto, allorché gli ricorda che nel Lessico si parla
di «mediazioni sul piano legislativo». La sua risposta: «Non ci sono “mediazioni
accettabili” a priori. Certo sui temi fondamentali e delicatissimi del fine-vita & auspicabile
che siraggiunga il piu alto consenso comune possibile, e quindi che tiene conto in modo
rispettoso delle diverse sensibilita e credi religiosi. E il compito della politica. La Chiesa
puo collaborare, in vista del bene comune di tutta una societa. A lei spetta la formazione
delle coscienze, piu che l'elaborazione delle leggi» (a margine: alla Chiesa, fatta
eccezione per il suo ordinamento giuridico, non spetta per nulla I'elaborazione delle
leggi). Su La Stampa la risposta e sostanzialmente identica: «<Sono temi complessi e
raggiungere un consenso universale € davvero arduo, se non quasi impossibile. Il
legislatore deve rendersi conto delle differenti posizioni e sensibilita e trovare
un’armonia possibile. [...] Individuiamo uno spazio perché il legislatore possa fare le

scelte migliori ma non da solo. In dialogo con le diverse sensibilita, culture, religioni».

Qualche riflessione. La prima: per Paglia I'’espressione “a priori” significa “in

astratto”


https://www.vaticannews.va/it/vaticano/news/2024-08/paglia-piccolo-lessico-fine-vita-udienza-papa-eutanasia-suicidio.html
https://www.lastampa.it/cronaca/2024/08/08/news/monsignor_paglia_fine_vita-14542866/

. Dunque le mediazioni giuridiche su queste tematiche sensibili sono vietate in astratto,
ma nel concreto - ossia a posteriori - sono lecite perché inevitabili, dato che viviamo in
una societa pluralista (per niente vero, dato che domina il pensiero unico, ma questo e
un altro discorso). Ecco allora che dal punto di vista metodologico occorre far
riferimento ad un principio cardine: la democrazia. La verita viene messa ai voti.
Dunque, il punto di arrivo & un consenso il pit ampio possibile. Ma cosi facendo si &
perso per strada l'oggetto del consenso, che ¢ il quid che sta a cuore alla Chiesa. Se si
trovasse un consenso quasi unanime - sia in Parlamento che nelle piazze - su una
norma che legittimasse I'eutanasia, secondo Paglia si incasserebbe un ottimo risultato.
L'importante & il consenso, non il contenuto su cui verte il consenso. Tanto e vero che in
una terza intervista, rilasciata alla Nazione, Paglia pare assecondare la
depenalizzazione/legittimazione dell'aiuto al suicidio operata dalla Corte costituzionale

nel 2019 perché vi «<sono situazioni estreme. Ma ci sono».

La dottrina della Chiesa, invece, dice altro sul rapporto tra mala in se - ed eutanasia
e suicidio assistito sono mala in se - e diritto. Nessuna mediazione giuridica né a priori
né a posteriori é tollerabile su questi temi; nessuna legge ingiusta, seppur frutto di
ampio consenso, € da appoggiare in alcun modo. Spiega I di san
Giovanni Paolo II: «Le leggi che, con |'aborto e I'eutanasia, legittimano la soppressione
diretta di esseri umani innocenti sono in totale e insanabile contraddizione con il diritto
inviolabile alla vita proprio di tutti gli uomini. [...]. Le leggi che autorizzano e favoriscono
I'aborto e I'eutanasia si pongono dunque radicalmente non solo contro il bene del
singolo, ma anche contro il bene comune e, pertanto, sono del tutto prive di autentica
validita giuridica. [...] L'aborto e |'eutanasia sono dunque crimini che nessuna legge
umana puo pretendere di legittimare. [...] Nel caso quindi di una legge intrinsecamente
ingiusta, come é quella che ammette 'aborto o I'eutanasia, non & mai lecito conformarsi
ad essa, “né partecipare ad una campagna di opinione in favore di una legge siffatta, né
dare ad essa il suffragio del proprio voto”» (nn. 72-73). E in merito al tema del consenso:
«Forse che questi crimini [contro la vita] cesserebbero di essere tali se, invece di essere
commessi da tiranni senza scrupoli, fossero legittimati dal consenso popolare? [...] 1l
valore della democrazia sta o cade con i valori che essa incarna e promuove» (n. 70).
Altro che mediazione alla Paglia e ampio consenso, la dottrina cattolica ci comanda di
rifiutare in radice norme che legittimano l'eutanasia e il suicidio assistito, anche se

approvate da tutti.

Ma proseguiamo. Dopo aver rivelato a La Stampa che «non c'e niente di etico “a priori”.
Solo la difesa della vita & un “a priori”"» negando cosi che ci sono altri “a priori” quali la

procreazione, la proprieta, la liberta, la verita, etc. ossia i principi non negoziabili, mons.


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html

Paglia individua il fondamento morale e cristiano su cui dovrebbe poggiarsi una
legislazione a tutela della vita nella relazione. «La vicinanza, la prossimita, il tenersi per
mano». E ancora: «“La vita & mia” si dice. Il Lessico racconta un’altra prospettiva, riflette
sulle relazioni che danno significato alla vita. [...] Fin dall'inizio siamo legati gli uni agli
altri». Insomma non si dovrebbe ammazzare Tizio a motivo delle relazioni che
andrebbero in frantumi con il suo assassinio. Il riferimento alle relazioni e sicuramente
positivo, ma non ¢ il motivo fondante il divieto di eutanasia e suicidio. Il motivo decisivo
e il rispetto della dignita della persona. La sua intima preziosita esige che non venga
uccisa direttamente, se persona innocente. A seguir Paglia, invece, il naufrago sull'isola

deserta potrebbe lecitamente togliersi la vita.

Attenzione dunque ai passaggi del pensiero di Paglia: il fondamento morale di una
legge giusta € la relazione; questa idea cattolica viene presentata alla discussione
democratica e alla fine avremo una legge sul fine vita, frutto del consenso piu ampio, e
questo sara il maggior bene possibile anche se legittimera I'eutanasia. C'¢ poi da
aggiungere che lo slogan “La vita € mia”, giustamente criticato da Paglia, € in realta uno
dei criteri ritenuti validi dal Lessico quando afferma che ¢ il paziente l'ultimo e il piu

autorevole soggetto a decidere della propria vita o morte.

Infine un’ultima pagliuzza, per cosi dire: «Nella ricerca di mediazioni giuridiche -
afferma mons. Paglia replicando letteralmente il contenuto di un passaggio del Lessico -
il contributo dei credenti si realizza all'interno delle differenti culture: non sopra - come
se essi possedessero una verita data a priori - né sotto - come se fossero portatori di
un’opinione senza impegno di testimonianza della giustizia». Abbiamo quindi capito che
I'apriorismo é il vero nemico di Paglia, ossia i principi, la dottrina, i dogmi, tutte cose per
lui sganciate dalla realta, non concrete, lontane dal contingente: la verita invece é
particolare, mai universale, speciale, mai generale. Dunque anche il cattolico, ci dice
Paglia, non e portatore di una verita affidatagli da Dio - il grande A Priori dell'universo -
bensi di una verita dissotterrata dai recessi della Storia - il vero A Posteriori a cui

prestare culto. Niente Rivelazione, ma solo riproduzione (del pensiero corrente).



