
dati choc

Eutanasia chiama eutanasia: cosa spiega il boom

canadese

VITA E BIOETICA 18_12_2025

Tommaso 

Scandroglio

16.499. Sono i decessi per eutanasia avvenuti in Canada nel 2024 secondo il 

Sesto rapporto annuale sull'assistenza medica al suicidio (MAID). Dal 2016, anno di

legittimazione del suicidio assistito, ad oggi i decessi per MAID ammontano ad oltre

https://www.newdailycompass.com/it/vita-e-bioetica
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/tommaso-scandroglio
/it/tommaso-scandroglio
/it/tommaso-scandroglio
https://www.canada.ca/en/health-canada/services/publications/health-system-services/annual-report-medical-assistance-dying-2024.html#s1


76mila. 16.499 decessi per eutanasia corrispondono al 5,1% di tutti i decessi. Ciò vuol

dire – dato ancor più amaramente interessante – che un decesso su 20 in Canada

avviene a causa di trattamenti eutanasici. Il report ci informa che le richieste respinte

ammontavano a 6.036.

Rispetto al 2023 c’è stato un aumento di decessi per suicidio assistito del 6,9%,

un aumento che numericamente è sempre in crescita dal 2019, primo anno di

rilevazione. La maggior parte delle persone morte per MAID, il 95,6%, aveva poco tempo

da vivere. Quel 4,4% di persone suicidatesi sebbene non fossero sul punto di morire

sembra una percentuale da poco ma corrisponde a 732 persone, segnando un +17,12%

rispetto al 2023, persone perlopiù affette da disabilità.

Come spiegare questi numeri? E, più in generale, come spiegare il fenomeno

dell’eutanasia che nel mondo, seppur a velocità diverse, sta sempre più dilagando? Le

motivazioni sono plurime. Qui accenniamo solo ad alcune.

In primo luogo si fa sempre più fatica a considerare la persona custode di una

preziosità intrinseca incommensurabile al di là della maggiore o minore perfettibilità

fisica, al di là delle patologie da cui può essere affetta, al di là della sofferenza patita, al

di là della capacità di svolgere alcune funzioni quali il linguaggio, la coscienza di sé e del

mondo intorno a sé, l’autonomia etc. Il giudizio morale viene calibrato secondo il criterio

della qualità della vita, non secondo il criterio della dignità intrinseca della persona,

dignità che è assoluta, ossia svincolata da parametri come salute ed efficienza.

Queste categorie qualitative, invece, sono state fatte proprie in modo profondo dalla

coscienza collettiva tanto che gli stessi pazienti non solo giudicano le proprie esistenze

malate ormai non più degne di essere protratte nel tempo, ma reputano le stesse come

un fardello insopportabile da far portare a parenti ed amici, i quali, loro stessi, non sono

più disposti a sopportare tale carico di sofferenza ed assistenza ed a supportare il

proprio caro fino alla fine. Il secondo nodo quindi è dato dall’individualismo radicale,

ambiente asfittico in cui siamo immersi tutti noi ogni giorno. La concentrazione

dell’universo nel nostro ombelico ci fa percepire gli altri o come nemici del nostro

benessere, se ci possono danneggiare, o come alleati per il nostro benessere, se

possono tornarci utili. Ovvio che il nonno morente non può che rientrare nella prima

categoria. L’eutanasia diventa quindi risorsa per tutelare il nostro dorato egoismo: la

morte anticipata significa anticipare altresì il ritorno alla nostra vita, ai nostri agi, ai

nostri progetti, ai nostri divertimenti, etc.

L’eutanasia è sempre preceduta dall’abbandono affettivo, ancor prima che clinico.



Chi sta morendo, ma è circondato da affetto, aspetta la morte, non le corre incontro. Chi

si sente solo già si sente morto. C’è un dato nel report canadese che ce lo conferma:

quasi tre quarti (74,1%) delle persone decedute per MAID hanno ricevuto cure palliative.

Una certa propaganda pro-life, anche italica, afferma che più si estendono le cure

palliative meno richieste di eutanasia avremo. Bisogna capirsi. Se per cure palliative si

intende – come si dovrebbe – le terapie antalgiche, ossia contro il dolore, e la cura totale

della persona, comprendendo anche la vicinanza affettiva, allora quella dinamica

inversamente proporzionale prima descritta è vera: più cure palliative significa meno

eutanasia.

Ma qualora per cure palliative si intendessero solo le somministrazioni di 

oppiacei o similia, allora le richieste di morire non diminuiranno. Ed infatti sebbene la

quasi totalità dei richiedenti MAID si fosse sottoposta a cure palliative, ossia a terapie

antalgiche, ciò non ha impedito di anticipare la loro morte con l’eutanasia. Perché gli

oppiacei tolgono il dolore fisico, ma per il dolore dell’anima, che è quello che ti fa

desiderare di morire, servono gli abbracci e sguardi in cui tu riconosci ancora il tuo

valore perché ti senti amato. Dobbiamo poi ricordarci di quel quasi 26% che ha voluto

morire e non ha avuto bisogno di cure palliative, ciò a testimonianza che il dolore fisico

non è il discrimen vero, bensì è la sofferenza psicologica a fare la differenza.

L’eutanasia sta crescendo in Canada come nella coscienza di molti anche grazie al

cosiddetto fenomeno del contagio sociale. Più se ne parla, più si pratica. Più si pratica,

più persone prenderanno esempio da chi ha compiuto queste scelte. La diffusione di un

costume porta alla sua normalizzazione sul piano morale.

Un altro fattore adiuvante la pratica dell’eutanasia è sicuramente la sua 

legalizzazione. Ogni norma educa o diseduca il cittadino. Il ragionamento è tanto

semplice quanto erroneo: se c’è una legge sul suicidio assistito, vuol dire che questa

pratica è anche moralmente praticabile. La depenalizzazione di una pratica – dunque nel

nostro caso evitare di mandare in carcere chi aiuta qualcuno a togliersi la vita – non fa

che incentivare la pratica stessa. È contraddittorio quindi affermare che per debellare

un certo fenomeno è necessario depenalizzarlo o addirittura legittimarlo.

Un penultimo motivo, tra i diversi, che qui vogliamo rammentare in merito

all’incentivazione della pratica dell’eutanasia è da rinvenirsi nella perdita del senso della

sofferenza. Scriveva nel 2016 il cardinal Elio Sgreccia: «La risposta del mondo

secolarizzato di fronte alla sofferenza è ben preciso: quello del rifiuto. Ciò vuol dire che la

sofferenza deve essere combattuta e dominata in tutti i modi e, quando non è più

suscettibile di guarigione, deve essere rifiutata la vita provocando la morte. […]



L’atteggiamento di rifiuto della sofferenza, a modo di negazione, porta così la cultura ad

eliminare il sofferente come portatore di sofferenza, destituendolo della sua dignità di

persona» (Sofferenza e morte nella cultura contemporanea, in Congregazione per la

Dottrina della Fede, Sull’eutanasia, LEV, pp. 50 e 55). La sofferenza può acquistare valore

solo se intendiamo l’uomo un essere spirituale, solo se la prospettiva è metafisica.

Unicamente uno sguardo trascendente può assegnare significato a ciò a cui la ragione

non riesce per sue sole forze a dare senso. Il dolore può essere accettato e offerto al

fine di diventare prezzo di riscatto per i propri peccati e per i peccati altrui. Anche il

dolore altrui inconcepibile e umanamente devastante come quello dei bambini può

essere offerto a Dio e comunque anche in esso c’è sicuramente un valore, perché nulla

esce dalle mani provvidenziali di Dio. Tutto egli vuole o permette per un bene maggiore.

Ma l’uomo contemporaneo, e così arriviamo all’ultimo motivo della diffusione 

dell’eutanasia, è ateo per definizione. La sofferenza, chiusa nella prospettiva

immanente del mondo, è di per sé insensata. Se poi Dio non c’è, il senso di questa

esistenza termina con la nostra morte e dunque una esistenza che reca con sé più

affanni che benedizioni, più angustie che soddisfazioni è una esistenza che non vale più

la pena di vivere. È una vita già morta in sé.

Per approfondire: Tommaso Scandroglio è autore di Appuntamento con la morte. 

Eutanasia, accanimento terapeutico e Dat (I Libri della Bussola: clicca qui

per acquistarlo)

https://lanuovabq.it/it/catalogo-online/libri/appuntamento-con-la-morte

