BUSSOLA(Y

Direttore Riccardo Cascioli

IL PAPA E LA BIOETICA

«Embrioni e anziani non sono materiale

scartabile»
28 01 2016

Massimo

Introvigne

I 28 gennaio 2016 il Papa ha incontrato il Comitato Nazionale per la Bioetica italiano,
istituito presso la Presidenza del Consiglio dei Ministri. In un impegnativo discorso,

Francesco ha levato la sua voce a favore degli embrioni e degli anziani, ridotti a cose


https://www.newdailycompass.com/it/ecclesia
/it/massimo-introvigne
/it/massimo-introvigne

dalla «cultura dello scarto» dell'aborto e dell'eutanasia. La Chiesa, ha detto il Papa
rispondendo a polemiche che vanno al di la della bioetica, non vuole imporre le sue idee
ai non cattolici e agli Stati, ma propone principi di ragione che, come tali, valgono per

ogni uomo.

«La Chiesa non rivendica alcuno spazio privilegiato in questo campo, anzi, &
soddisfatta quando la coscienza civile, ai vari livelli, € in grado di riflettere, di discernere
e di operare sulla base della libera e aperta razionalita e dei valori costitutivi della
persona e della societa». In realta, quando questa razionalita aperta ai valori s'impone
«e il segno che la semina del Vangelo - questa si, rivelata e affidata alla Chiesa - ha
portato frutto, riuscendo a promuovere la ricerca del vero e del bene e del bello nelle
complesse questioni umane ed etiche». Si tratta, in sostanza, «di servire 'uomo, tutto
'uomo, tutti gli uomini e le donne, con particolare attenzione e cura - come é stato
ricordato - per i soggetti piu deboli e svantaggiati, che stentano a far sentire la loro voce,

oppure non possono ancora, 0 Non possono piu, farla sentire».

Ripetendo una formula cara ai suoi predecessori, Francesco ha invitato a
tutelare la persona umana «dal concepimento fino alla morte naturale, considerando
la persona nella sua singolarita, sempre come fine e mai semplicemente come mezzo».
Questo generale principio etico «e fondamentale anche per quanto concerne le
applicazioni biotecnologiche in campo medico, le quali non possono mai essere
utilizzate in modo lesivo della dignita umana, e nemmeno devono essere guidate
unicamente da scopi industriali e commerciali». La bioetica, infatti, «<¢ nata per
confrontare, attraverso uno sforzo critico, le ragioni e le condizioni richieste dalla dignita
della persona umana con gli sviluppi delle scienze e delle tecnologie biologiche e
mediche, i quali, nel loro ritmo accelerato, rischiano di smarrire ogni riferimento che

non sia l'utilita e il profitto».



Oggi questo si fa piu difficile, «in un contesto segnato dal relativismo e poco
fiducioso nelle capacita della ragione umana». In questo contesto, constatiamo «che
tale ricerca sui complessi problemi bioetici non e facile e non sempre raggiunge
rapidamente un'armonica conclusione; che essa richiede sempre umilta e realismo, e
non teme il confronto tra le diverse posizioni; e che infine la testimonianza data alla
verita contribuisce alla maturazione della coscienza civile». Francesco ha poi richiamato
quattro problemi specifici. Primo: «l'analisi interdisciplinare delle cause del degrado
ambientale». Il Papa ha auspicato che «il Comitato possa formulare linee di indirizzo, nei
campi che riguardano le scienze biologiche, per stimolare interventi di conservazione,

preservazione e cura dellambiente».

Secondo: «il tema della disabilita e della emarginazione dei soggetti vulnerabili,
in una societa che ¢ protesa alla competizione, alla accelerazione del progresso». Fra
questi soggetti vulnerabili, i primi sono «gli embrioni umani» e «le persone malate e
anziane che si avvicinano alla morte», trattate come «materiale scartabile» da chi
propugna l'aborto e I'eutanasia. Terzo: «lo sforzo sempre maggiore verso un confronto
internazionale in vista di una possibile ed auspicabile, anche se complessa,
armonizzazione degli standard e delle regole delle attivita biologiche e mediche, regole
che sappiano riconoscere i valori e i diritti fondamentali». Quarto, infine: «individuare
strategie di sensibilizzazione dell'opinione pubblica, a partire dalla scuola, su questioni
bioetiche». Le competenze dello Stato e della Chiesa sono «distinte» e non vanno
confuse. Ma a chi parla di separazione assoluta il Papa propone invece la via della

«collaborazione».



