LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

IL BEATO

Duns Scoto, il teologo dell’Amore (ordinato) di Dio

Antonio
Tarallo

Giovanni Duns Scoto, il «<Cantore del Verbo Incarnato e difensore dell'lmmacolato

Concepimento di Maria», cosi lo definira san Giovanni Paolo Il il 20 marzo 1993 durante
la sua beatificazione; cosi é ricordato il piu delle volte il frate francescano del quale oggi
ricorre la memoria. Fondamentale per la storia della teologia, rimarra - infatti - il suo

insegnamento riguardo alla Vergine Maria: «Cristo esercito il piu perfetto grado possibile


https://www.newdailycompass.com/it/ecclesia
/it/antonio-tarallo
/it/antonio-tarallo
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/homilies/1993/documents/hf_jp-ii_hom_19930320_scoto-belanger.html

di mediazione relativamente a una persona per la quale era mediatore. Ora per nessuna
persona esercitd un grado piu eccellente che per Maria. Ma cid non sarebbe avvenuto
se non avesse meritato di preservarla dal peccato originale», spiega Scoto. Ma

I'importanza della sua opera € ancora piu vasta.

Conosciuto da tutti con I'epiteto di Doctor Subtilis, Scoto rappresenta una delle
figure piu affascinanti della teologia medioevale: lo scrittore e religioso Bartolomeo da
Pisa (1338 circa - 1401) lo ricorda tra i Frati Minori «che si distinsero per scienza» e che
«scrissero di Sacra Teologia, spiegandola e commentandola». Poliedrico e fine scrittore,
teologo e studioso: molteplici sono i temi da lui trattati e molteplici le opere che la storia
della filosofia ha descritto come immortali. E doveroso comunque ricordare un
importante dato riguardo a queste opere: alcune di esse, ritenute in un primo momento
attribuibili a Scoto, in realta sarebbero da considerarsi spurie. Per altre ancora, pur
scritte di suo pugno, é difficile risalire alla loro esatta datazione. L'opera omnia di Duns
Scoto non é stata ancora completamente pubblicata; disponiamo, infatti, di due edizioni,
appunto incomplete: la prima é quella dello storico francescano Luca Wadding,
stampata a Lione nel 1639 (dodici volumi) e ristampata a Parigi tra il 1891 e il 1895
(ventisei volumi); la seconda, opera della Commissione Scotista (che ha sede nella
Pontificia Universita Antonianum di Roma), € ancora incompleta. Per questi motivi,

possiamo ritenere Scoto un autore ancora da scoprire nella sua interezza.

Le opere di Scoto, per la grande maggioranza, originano dal decennale insegnamento
in filosofia e teologia. Fra le piu importanti ricordiamo: la Lectura, testimonianza dei suoi
primi corsi - tenuti all'universita di Oxford come baccelliere - sulle Sentenze di Pietro
Lombardo; I'Ordinatio, che di questi stessi corsi fornisce una versione rivista e
approfondita dall'autore; i Reportata Parisiensia, frutto dei resoconti forniti dagli studenti
durante la sua docenza a Parigi; le Quaestiones quodlibetales; il De primo principio, un
trattato sulla natura e I'esistenza di Dio; e i Theoremata. Questi sono solo alcuni titoli di

una produzione - come si € ricordato prima - assai piu ampia.

Il substrato delle sue opere é da trovarsi in una spiritualita che trae origine
dall'attenta lettura e meditazione delle Sacre Scritture: ¢ nelle pagine della Parola
che sirivela Dio. E interessante sottolineare il rapporto che lo studioso ha con la
filosofia, della quale sottolinea il limite per la comprensione del mondo e dell'infinito,
della stessa natura delluomo; per il pensatore francescano, la filosofia - come scrive
José Antonio Merino nella sua Storia della filosofia francescana (Edizioni Biblioteca
Francescana, 1993) - «é prova dei principi e coerenza delle conclusioni», mentre la

teologia «é adesione al mistero e spiegazione della verita rivelata». In questo modo,



Duns Scoto evidenzia la netta separazione degli ambiti di pertinenza della filosofia da
quelli della teologia: in estrema sintesi, teologia e filosofia si pongono su due piani
autonomi e discontinui, e pervengono a risultati differenti, ognuna con il proprio
linguaggio e con il proprio metodo. Ma questa divisione che potrebbe dare di Scoto
un'immagine di studioso freddo o distaccato, trova invece una strada teologica che
riscalda il cuore; quando ci si addentra nelle “cose di Dio”, fondamentale rimane il
concentrarsi soprattutto sull’Amore. Scrive Scoto: «La crescita nell'amore gratuitamente
ricevuto, e liberamente donato, rende pienamente umani». In quel suo sottolineare il
«pienamente umani» e il dono delllamore gratuito, troviamo tutto lo Scoto
ardentemente innamorato, infuocato dellamore e dalllamore di Dio; quello stesso
amore che non puo essere, certo, un prodotto dell'intelletto; per Scoto, inoltre, proprio

I'amore rimarra 'espressione massima di quelle che sono le capacita delluomo.

Il frate francescano, nel Tractatus de primo Principio, afferma che «il primo
principio degli esseri» & racchiuso in tre verbi: credere, gustare ed esprimere. Tre
verbi che Scoto fara sfociare in un unico grande verbo: innalzare. Dobbiamo «innalzare
le nostre menti alla contemplazione» di Dio, come scrive nel suo trattato. Il climax dei
verbi € assai interessante perché riesce involontariamente a offrire un‘ottima sintesi di
tutto cio che é stato il percorso del suo pensiero teologico, sviluppato nelle molteplici
opere da lui redatte, che hanno segnato il sapere medievale; opere che sarebbe bene
riscoprire sempre piu perché, anche se cosi lontane nel tempo, conservano un‘attualita
sconvolgente. Credere, gustare ed esprimere, un tragitto della mente e del cuore che
Scoto “esprime” appunto al fedele; é I'affascinante viaggio delluomo nella stessa propria
fede. E per poterla vivere pienamente, ci insegna Scoto, € necessario imparare ad

amare, che vuol dire uscire fuori da sé stessi, dal proprio intelletto.

Dio - ricorda Scoto - @ ordinatore e creatore, e noi siamo chiamati a seguire
quell'ordine che nella contingenza del nostro vivere si tramuta nell’essere in relazione

con Lui. Solamente facendo cio & dunque possibile entrare nel Suo ordine, che € Amore.



