
l'analisi

Don Pompei, l'obbedienza che manca e l'esempio

dei santi

ECCLESIA 09_09_2025

Daniele 

Trabucco

La sospensione a divinis comminata a don Leonardo Maria Pompei non è riconducibile a

un singolo atto materiale di disobbedienza, ossia la violazione del precetto penale del 2

settembre 2025, ma trova il suo fondamento canonico, teologico e filosofico in una

https://www.newdailycompass.com/it/ecclesia
/it/daniele-trabucco
/it/daniele-trabucco
https://lanuovabq.it/it/il-caso-di-don-pompei-qual-e-la-volonta-di-dio


pluralità di fattori convergenti. Il provvedimento, infatti, non può essere letto solo come

reazione a un atto di insubordinazione circoscritto: è la conseguenza di una scelta più

radicale, ossia la dichiarata non sottomissione alla gerarchia ecclesiastica e il rifiuto di

celebrare secondo il rito promulgato dall’autorità della Chiesa, che equivale a un atto di

rottura della comunione gerarchica e liturgica.

Sul piano teologico, è bene ricordarlo, l’obbedienza gerarchica non è un mero 

vincolo disciplinare, dal momento che si radica nella costituzione divina della Chiesa,

la quale, secondo Lumen gentium (n. 20-21 e, prima ancora, secondo la Mystici Corporis 

Christi del 1943 di Pio XII), è governata dai Vescovi in comunione con il Romano

Pontefice e richiede dai presbiteri una sincera subordinazione e cooperazione. Rifiutare

tale comunione significa porre in discussione l’unità visibile della Chiesa, che si

manifesta appunto nella sottomissione al Magistero e alla disciplina ecclesiastica. La

sospensione, pertanto, si presenta come misura volta a tutelare non solo l’ordine

giuridico interno, quanto, soprattutto, la comunione ecclesiale.

L’obiezione secondo cui non si dovrebbe obbedire alla gerarchia quando questa

«deraglia» non regge né sul piano canonico, né su quello teologico e filosofico. È vero

che l’obbedienza non è cieca, ma ordinata alla Verità; tuttavia, la Chiesa cattolica insegna

che l’assistenza dello Spirito Santo preserva indefettibilmente il Magistero da errori nei

dogmi e questo resta un fatto innegabile: nessun dogma di fede è stato mai messo in

discussione, neppure oggi.

La crisi attuale tocca orientamenti pastorali, documenti (si veda, a titolo

esemplificativo, Fiducia supplicans) e indicazioni catechetiche, ma non ha scalfito il

deposito della fede. In questi ambiti, che appartengono al magistero autentico ordinario

e non al magistero solenne, il fedele e il sacerdote devono prestare l’«ossequio religioso 

dell’intelletto e della volontà» (Pio XII, Humani generis del 1950), cioè rispetto e adesione

interiore proporzionata al grado dell’insegnamento, ma senza rinunciare ad interrogativi

critici. Il can. 212, paragrafi 1-3, del vigente Codex iuris canonici del 1983, che riconosce ai

fedeli il diritto di manifestare le proprie perplessità, impone che ciò avvenga sempre con

rispetto e riverenza, mai con atteggiamenti di rottura.



La posizione, pertanto, secondo cui si può obbedire solo quando si ritiene che 

l’autorità «stia nella verità» conduce inevitabilmente alla dissoluzione dell’unità

ecclesiale e a un criterio soggettivo che trasforma la Chiesa in una somma di opinioni

private (lo stesso mondo della tradizione, pur nella sua ricchezza, è attraversato da

particolarismi e personalismi, quasi una sorta di affannosa rincorsa a chi è più

«tradizionalista» degli altri ed ha il seguito maggiore).

Filosoficamente, questo equivale a subordinare l’autorità all’arbitrio individuale

, negando il principio che l’autorità è mediazione dell’ordine oggettivo voluto da Cristo.

Teologicamente, significherebbe ridurre la promessa di Cristo sulla indefettibilità della

sua Chiesa a una formula vuota. Eppure, è proprio Cristo che, come scrive l’apostolo

Paolo, «factus oboediens usque ad mortem» (Fil 2,8). Canonisticamente, infine, rifiutare

l’obbedienza al legittimo Ordinario per le ragioni sopra indicate rischia, sebbene il

decreto di sospensione a divinis di Mons. Crociata non lo affermi formalmente, di

perfezionare il grave delitto di scisma di cui al canone 751 sul quale, eventualmente,

interverranno le autorità ecclesiastiche davanti alle quali don Pompei ha il diritto-dovere

di difendersi.

Detto in altri termini, l’obbedienza, pur sofferta e a volte «martiriale», non è un

atto di debolezza, bensì di fede nel Cristo che non abbandona la sua Chiesa. Senza

questo sguardo soprannaturale, l’istituzione ecclesiale apparirebbe solo come un corpo

umano, fragile e fallibile; ma con esso, si coglie che dietro e dentro le vicende della

storia, spesso contraddittorie e sofferte, rimane sempre presente il Signore che ha

promesso: «Ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo» (Mt 28,20).

Neppure il ricorso al cosiddetto «criterio dell’eccezione» regge come fondamento

per giustificare la posizione di don Pompei. L’idea di fondo, presa in prestito da

categorie giuridico-politiche moderne, sarebbe che, in situazioni straordinarie di crisi, la

coscienza del singolo o del gruppo possa sospendere l’obbedienza dovuta all’autorità

legittima per salvaguardare la verità. Tuttavia, questo criterio, che può avere una sua

funzione nello Stato, non è applicabile all’ordine ecclesiale. Dal punto di vista canonico,

infatti, lo ius publicum ecclesiasticum non contempla uno «stato d’eccezione» che

autorizzi a negare la sottomissione alla gerarchia.

La Chiesa non si fonda sul consenso dei fedeli, né su dinamiche emergenziali,

quanto sulla promessa indefettibile di Cristo, che ne garantisce la continuità. Pretendere

di sospendere l’obbedienza in nome di un presunto «stato d’eccezione» (e chi lo

proclamerebbe?) significa misconoscere che il Signore non abbandona la sua Chiesa e



che il deposito della fede non è stato, né può essere intaccato, anche quando vi sono

documenti pastorali controversi. Filosoficamente, inoltre, il criterio dell’eccezione implica

un primato del soggettivo sull’oggettivo, della volontà individuale sul principio ordinante

dell’autorità. Applicarlo alla Chiesa significherebbe dissolverne la natura soprannaturale

e ridurla a società umana che si regge sull’eccezione e non sulla grazia. La Chiesa, però,

non è un ordinamento umano che si salva «nonostante» la regola: è sacramento

universale di salvezza, che permane nella sua verità proprio attraverso la fedeltà al

principio gerarchico, anche nei tempi di confusione e smarrimento.

Gli esempi di san Giovanni Bosco (1815-1888) e di san Pio da Pietrelcina (1887-

1968) mostrano con chiarezza come l’obbedienza, anche quando imposta in circostanze

dolorose o umanamente incomprensibili, non sia mai vana, ma diventi via di santità e di

fecondità ecclesiale. Don Bosco visse nel cuore del XIX secolo, un’epoca tutt’altro che

compatta dal punto di vista ecclesiale: al tempo di Pio IX, pontefice dal 1846 al 1878, la

Chiesa era attraversata da gravi tensioni interne ed esterne, dal conflitto con lo Stato

unitario italiano alla questione romana, dalle controversie sul ruolo del Sillabo e del

Concilio Vaticano I (mai concluso) alle divisioni tra intransigenti e conciliatoristi.

Lo stesso nuovo slancio delle opere educative e caritative suscitava diffidenze 

e sospetti: al santo torinese vennero imposti controlli e limitazioni, gli si chiese di non

intraprendere iniziative senza l’esplicita approvazione dei superiori e dovette affrontare

accuse di imprudenza e di eccessiva autonomia. Egli avrebbe potuto interpretare tali

misure come ingiuste o come un soffocamento del carisma ricevuto, eppure scelse

l’obbedienza, confidando che la Provvidenza avrebbe comunque fatto fiorire l’opera. Il

risultato fu che proprio attraverso quell’umiltà, i Salesiani divennero una delle realtà più

vaste e feconde della Chiesa.



Padre Pio da Pietrelcina, a sua volta, sperimentò un’epoca segnata da tensioni 

non meno profonde. Nel primo Novecento e nel pontificato di Pio XI e Pio XII la Chiesa

fu attraversata da conflitti interni legati al modernismo, alla nuova teologia, alle reazioni

disciplinari spesso dure, alle divisioni tra clero progressista e clero intransigente. Egli

stesso fu vittima di provvedimenti severissimi: interdizione dalle celebrazioni pubbliche,

proibizione di confessare, isolamento dal popolo, controlli medici umilianti e accuse

infamanti. Anche qui sarebbe stato facile denunciare la gerarchia come ingiusta o

corrotta; eppure, Padre Pio non dichiarò mai di non riconoscere l’autorità dei suoi

superiori, ma obbedì in silenzio, vivendo quel tempo come un martirio nascosto. La sua

fedeltà, nonostante la durezza delle misure, fu la chiave stessa della sua santità e rese

più limpida la sua testimonianza davanti alla Chiesa e al mondo.

Nei due casi, dunque, non si può liquidare l’obbedienza dei santi con la debole 

obiezione che «allora c’era Pio IX» o che «allora non c’era modernismo e la crisi

attuale». In realtà, tanto nel XIX quanto nel XX secolo, la Chiesa era attraversata da

tensioni dottrinali, disciplinari e pastorali di grande portata: le controversie sul primato

papale, le diffidenze verso nuovi apostolati, le fratture sul modernismo, le

contrapposizioni tra correnti teologiche.

Nonostante questo, don Bosco e Padre Pio scelsero di non rompere la 

comunione, di non erigersi a giudici della Chiesa, ma di vivere l’obbedienza come

partecipazione al mistero di Cristo obbediente. Ignorare il loro esempio significa

svuotare la santità di un tratto decisivo e illudersi che la disobbedienza sia soluzione alle

crisi. Essi mostrano che la vera forza non sta nel contrapporsi alla gerarchia, quanto nel

rimanere fedeli nella prova, credendo che Cristo non abbandona la sua Chiesa e che,

anche attraverso i limiti umani dei suoi pastori, la grazia opera. Don Leonardo lo sa

molto bene, in quanto presbitero ben formato, e per questo affetto e, soprattutto,

preghiera non possono mancare.


