LA NUOVA

BUSSOLA(Z

Direttore Riccardo Cascioli

La dichiarazione del Ddf

Dignitas infinita, documento superficiale e

qualche errore grave

09_04_2024

Tommaso

Scandroglio


https://www.newdailycompass.com/it/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/tommaso-scandroglio
/it/tommaso-scandroglio
/it/tommaso-scandroglio

E stata pubblicata ieri la Dichiarazione del Dicastero per la Dottrina della Fede
, sulla dignita della persona umana. Un documento nato dopo l'elaborazione di

ben cinque bozze prodotte nel corso degli ultimi cinque anni.

L'impostazione di fondo, di carattere metafisico, é in linea di massima corretta
ma, visto il valore del documento, necessitava di maggior approfondimento, ad esempio
trattando del concetto di persona in relazione alle tre persone della Santissima Trinita -
perché é da li che deriva in ultima istanza la preziosita di ogni persona - per poi mettere
in risalto che la preziosita intrinseca delluomo discende in seconda battuta dalla
particolare natura della sua forma attualizzata, cioé dalla sua razionalita (nel documento
'@ solo un rapidissimo cenno a questo snodo concettuale). E la qualita di tale natura che
fa si che 'uomo sia intrinsecamente prezioso e dunque meriti I'appellativo di persona,
che € come una sorta di titolo per indicare una dignita elevatissima. Persona & dunque
nomen dignitatis. Tommaso d’Aquino sul punto cosi si esprime: «Tra tutte le altre
sostanze, gli individui di natura ragionevole hanno un nome speciale. E questo nome &
persona» (Summa Theologiae, |, . 29, a. 1 ¢.). Seppur nella correttezza dellimpianto, ma
non di tutte le singole argomentazioni articolate, si denota allora poca profondita di

analisi, cifra comunque caratteristica di tutto il presente pontificato.

Accanto a passaggi condivisibili di questa Dichiarazione, firmata dal prefetto
Victor Fernandez e approvata da papa Francesco, ve ne sono altri ambigui, altri
discutibili e altri infine errati. In relazione ai passaggi ambigui - tralasciando per motivi
di spazio la definizione proposta di “natura umana” - ci fermiamo al punto n. 1 dove si
afferma il primato della persona umana, cosi come gia in precedenza asserito in Laudate
Deum di Francesco (n. 39). Questo e vero sul piano naturale, ma non su quello
soprannaturale. Infatti il primato spetta sempre a Dio. In un documento che,
giustamente, fonda la dignita umana sul fatto di essere stati creati ad immagine di Dio, il

mancato riferimento al primato trascendente & un‘'omissione rilevante.

In merito ai passaggi discutibili e in modo telegrafico: «Tale dignita ontologica - si
legge nel documento - nella sua manifestazione privilegiata attraverso il libero agire
umano, e stata poi messa in risalto soprattutto dall'umanesimo cristiano del
Rinascimento» (n. 13). L'umanesimo, anche quello coraggiosamente definito cristiano, e
stato antropocentrico e non teocentrico. Parimenti critica la seguente disinvolta
affermazione: «e evidente che la storia dell'umanita mostra un progresso nella
comprensione della dignita e della liberta delle persone» (n. 32). Siamo certi che a molti

appaia evidente il contrario.

Una scelta discutibile & poi I'elenco proposto di condotte o fenomeni contrari

alla dignita della persona


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20240402_dignitas-infinita_it.html

, elenco sbilanciato sulle questioni proprie della giustizia sociale: poverta, guerra,
migranti, tratta delle persone, abusi sessuali, violenze contro le donne, femminicidio,
aborto, maternita surrogata, eutanasia e suicidio assistito, lo scarto dei diversamente
abili, teoria del gender, cambio di sesso, violenza digitale (in tale ordine nel documento).
Tutte condotte o fenomeni sicuramente censurabili, ma, nonostante le rassicurazioni
che I'elenco non fosse esaustivo (cfr. Presentazione), spiccano per la loro assenza, ad
esempio, il divorzio, la contraccezione, la fecondazione artificiale, la sperimentazione
sugli embrioni, 'ambientalismo. Sarebbe stato poi piu proficuo partire dal Decalogo per

stilare simile elenco.

Veniamo agli errori, perlomeno a quelli che ci paiono piu evidenti. Il primo € proprio
nel titolo: Dignitas infinita. La dignita della persona umana non & infinita (cfr. n. 1) perché
il suo essere non ¢ infinito. Solo la dignita di Dio & infinita perché ente infinito. La nostra
creaturalita comporta una preziosita intrinseca limitata, finita, ma nello stesso tempo
incommensurabile, ossia immensa, e assoluta, cioé non sottoposta a condizioni, come
correttamente piu volte si sottolinea nel testo (nello stesso errore era caduto

, Citato nel documento).

Secondo errore: al n. 28 si cita nuovamente la Laudate Deum: «La vita umana e
incomprensibile e insostenibile senza le altre creature» (n. 67) Eppure la Dichiarazione
per ben 15 volte e assai opportunamente ripete che la dignita umana é tale al di la di
ogni circostanza. Ora invece la dignita umana parrebbe discendere dalle altre creature:
non piu dignita assoluta, ma relativa, in relazione a piante e animali. Il classico obolo
dovuto all'ambientalismo. Sul terzo errore - la pena di morte contrasta con la dignita
umana (cfr. n. 34) - rimandiamo a un altro articolo (clicca qui) e ad altri precedenti (clicca

e qui).

Soffermiamoci infine sul paragrafo dedicato alla teoria del gender. Ora, tale
teoria comprende, tra gli altri aspetti, un giudizio positivo sullomosessualita e sulla
transessualita. Su questo secondo aspetto la Dichiarazione dedica un apposito
paragrafo assumendo un giusto approccio critico. Dunque, ci si aspettava che il
paragrafo “Teoria del gender” trattasse dell'omosessualita. Questo e vero nella parte
iniziale dello stesso, ma poi le riflessioni che esso articola paiono piu consone al
transessualismo, e solo vagamente riconducibili allomosessualita. Cio detto, appare
evidente che manchi una condanna esplicita e motivata dellomosessualita, rifugiandosi
in vaghi cenni relativi alla differenza sessuale tra uomo e donna. Non poteva che essere

cosi che benedice 'omosessualita.

Dicevamo della parte iniziale del paragrafo “Teoria del gender”

che é dedicata all'omosessualita


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/angelus/1980/documents/hf_jp-ii_ang_19801116.html
https://lanuovabq.it/it/pena-di-morte-la-contraddizione-spacciata-per-sviluppo
https://lanuovabq.it/it/pena-di-morte-in-principio-e-legittima
https://lanuovabq.it/it/assoluti-morali-esce-ladulterio-entra-la-pena-di-morte
https://lanuovabq.it/it/benedizioni-a-coppie-gay-lo-strappo-di-fernandez-e-francesco

. In essa correttamente si cita il Catechismo della Chiesa Cattolica laddove questo afferma
che occorre accogliere la persona omosessuale (cfr. n. 2358), ma non si cita lo stesso
guando censura sia 'omosessualita che le condotte omosessuali. Non solo, ma, subito
dopo questa citazione, la Dichiarazione cosi prosegue: «Per questa ragione va
denunciato come contrario alla dignita umana il fatto che in alcuni luoghi non poche
persone vengano incarcerate, torturate e perfino private del bene della vita unicamente
per il proprio orientamento sessuale» (n. 55). Parrebbe che I'accoglienza della persona
omosessuale comporti I'esclusione del divieto per legge delle condotte omosessuali.
Sanzionare le condotte omosessuali sarebbe allora un malum in se. Ecco dunque la
domanda di fondo: € moralmente lecito sanzionare le condotte omosessuali? Risposta
che sappiamo essere urticante per molti: si, ma non sempre. Procediamo con ordine.
Qual e il criterio a cui riferirsi per decidere quando & giusto sanzionare una certa
condotta? Il bene comune. Nel caso dei divieti, occorre vietare quelle condotte che sono
gravemente lesive del bene comune. Le condotte omosessuali sono potenzialmente

lesive del bene comune per piu motivi.

In primis perché I'omosessualita contraddice in radice e nel profondo la natura
umana, dunque la sua dignita. E un disordine violentissimo della persona che non pud
che ripercuotersi all'esterno quando si fa condotta, relazione, riverberandosi
negativamente in quell'ordo sociale la cui tutela é il primo compito del governante.
L'omosessualita praticata porta alla corruzione del pensiero e dei costumi, ad esempio
nella sfera dei comportamenti sessuali, anche tra gli eterosessuali, nell'educazione
quando si insegna l'affettivita, etc. Pensiamo poi agli effetti negativi che abbiamo dovuto
registrare in ambito familiare laddove sono state legittimate le unioni civili o i
“matrimoni” gay, tra cui soprattutto la cosiddetta omogenitorialita. Poniamo mente
inoltre allambito procreativo, laddove 'omosessualita ha incentivato pratiche come la
fecondazione eterologa, I'utero in affitto e ha fomentato una cultura anti-vita, perché

'omosessualita € per sua struttura intima una condizione infeconda.

Quindi, in astratto, le condotte omosessuali possono essere lecitamente vietate
, ma nel concreto occorre verificare che il divieto sia efficace, ossia prometta piu benefici
che danni al bene comune. Altrimenti & meglio tollerare e non vietare. Opportuno
quindi, con mille distinguo da farsi, che in alcune culture, come quella africana,
'omosessualita venga vietata perché socialmente viene gia profondamente rinnegata,
soprattutto perché per la cultura africana la discendenza é tutto e un rapporto per sua
natura infecondo viene percepito come un gravissimo insulto ai valori condivisi.
L'omosessualita in quei contesti e gia radicalmente rifiutata e non vietarla

significherebbe incentivarla e quindi promuovere processi sociali fortemente



destabilizzanti (in modo analogo Pio Xl in chiedeva ai governanti di punire
le libere unioni - «turpi connubii» nel testo - che, tra l'altro, rappresentano una specie

morale meno grave dei rapporti omosessuali).

Va da sé che la tipologia di sanzione e il quantum della pena deve essere
commisurata, tra gli altri aspetti da tenere in considerazione, alla natura del male
commesso e quindi, come ricorda la stessa Dichiarazione, sono da escludersi la pena di

morte e la tortura, anche perché quest'ultima e un’azione intrinsecamente malvagia.

Per gli stessi motivi appare invece decisamente raccomandabile non vietarla in
Occidente - anche perché realisticamente impossibile decidere in senso opposto -
proprio perché la societa guarda con assoluto favore a questa condizione. Il farmaco
sarebbe peggiore del male da curare. Dunque € necessario innanzitutto intervenire in
ambito culturale e nel frattempo tollerare il fenomeno, non vietarlo e di certo,

parimenti, non legittimarlo.


https://www.vatican.va/content/pius-xi/it/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_19301231_casti-connubii.html

