LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIm

Direttore Riccardo Cascioli

LA MADONNA NELLA LETTERATURA /1

Da lacopone a Dante, tutta la simpatia di Maria

Giovanni

Fighera

La tradizione della Chiesa ha da sempre riconosciuto nella Madonna la nostra avvocata
e mediatrice presso il Figlio Gesu. La Madre, infatti, porta al Figlio e ce lo indica come
unica via alla salvezza. Un fedele culto mariano non puo che indirizzare a Colui che & «la

via, la verita e la vita».

Una vastissima produzione artistica e letteraria ha consacrato a chiare lettere, nel

corso dei secoli, quella bellezza che tutta la tradizione cattolica ha fin da subito


https://www.newdailycompass.com/it/cultura
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera

riconosciuto alla Madonna, la Madre di Dio. Una incursione nel territorio della
letteratura alta ci permette di rilevare come nel corso del Medioevo la devozione
mariana sia centrale e diffusa nel popolo dei credenti come in quello degli intellettuali e
dei letterati. Con l'avvento dellUmanesimo e del Rinascimento prima e della Modernita
poi, invece, si crea una frattura tra il popolo che continua ad essere devoto alla Madre di
Dio e il mondo dei letterati che in rarissimi casi le dedicano componimenti. Questa
spaccatura e ancor piu evidente se si pensa che tutte le tre principali opere letterarie
dell'Europa del Trecento, scritte da fiorentini, la Divina Commedia, il Canzoniere, il
Decameron, si concludono idealmente con una preghiera alla Vergine (nei primi due casi)

0 con una chiara allusione a Lei (nel capolavoro del Boccaccio).

Partiamo nel nostro percorso dallo Stabat mater dolorosa. Attribuito dalla tradizione a
lacopone da Todi (1230-1306) e musicato da artisti come Giovanni Battista Pergolesi
(1710-1736) e Antonin Dvorak (1841-1904), lo Stabat mater rappresenta la Vergine Maria
in tutta la sua umanita, in tutto il suo dramma di madre sofferente ai piedi della croce,
«afflitta e addolorata» per «le pene del suo figlio ripiegato». Madre e figlio sono i due
termini su cui il testo insiste continuamente, sono le due espressioni che attestano
anche il rapporto di Maria con noi. Chi di noi non soffrirebbe, si chiede lacopone,
vedendo la madre di Cristo, ma anche madre nostra, soffrire in maniera cosi atroce.
L'uomo puo solo chiedere alla Madonna che gli venga permesso di piangere con Lei, pud
solo gridare con tutto il cuore. lacopone Le si rivolge allora cosi: «Permetti che il mio
cuore si infiammi/ nellamore per Cristo Dio,/ per piacere a luil/ Santa Madre, fa’ in modo

che/ le piaghe del crocifisso siano impresse/ profondamente nel mio cuore».

Lo scrittore chiede di poter condividere, compatire la pena per la crocefissione di
Cristo, finché sara in vita. Il centro, il motivo assiologico dell'intera lauda, sta tutto in quel
«Fac ut ardeam cor meump, cioé «fa’in modo che il mio cuore si infiammi tutto
nell'ardore di Cristo Dio». L'amore o si offre in forma totale, integrale, o non € vero
amore. L'amore, dono commosso di sé agli altri, ci fa desiderare di aiutare Maria a
portare la sua croce, di compatire con Lei, li ai piedi della croce. Allo stesso modo,
desideriamo un giorno gioire con Lei anche nel Paradiso: «Quando il corpo morira/fa’ in
modo che all'anima/sia donata/la gloria del Paradiso». Come il Buon ladrone in presenza

di Cristo, anche lacopone alla presenza della Madonna chiede il Regno di Dio.

Qualche anno dopo |o Stabat Mater, il piu grande autore della nostra letteratura
mostrera come la compassione della Madonna per il Figlio Gesu é diventata simpatia
(nel senso etimologico del termine, «soffrire con») per tutti noi: la Madonna, prevenendo
la richiesta di Dante, gli ha inviato in aiuto Santa Lucia. Questa chiedera in soccorso

Beatrice, che, a sua volta, si rechera da Virgilio. L'autore dell'Eneide sara la guida di Dante



nella prima parte del viaggio verso la salvezza. Nell'Inferno Dante vedra tutto il male di
cui 'uomo é capace, che lui stesso potrebbe compiere. Sperimentera la necessita di
qualcuno che vada incontro alla sua miseria e che lo guidi. Da solo, infatti, ha tentato di
salire sul colle luminoso, preso dall'orgoglio e dalla presunzione, ferito nel cuore come
ogni uomo per il peccato originale, che vorrebbe che ci muovessimo senza legami e
senza Dio. Come tutti noi, pero, anche Dante sperimenta l'inanita della vita, il non senso
che avanza nelle giornate, quando si esclude il Mistero. Ma il Mistero bussa sempre e
nuovamente alla nostra porta con infinita misericordia. E cosi, mentre Dante sprofonda
verso I'abisso, il fondo della valle, risospinto dalle tre fiere, «dinanzi agli occhi» gli viene
«offerto chi per lungo silenzio» pare «fioco». Virgilio induce Dante a divenire
consapevole della necessita di un aiuto. Cosi, 'homo viator verifica che I'unica condizione
che davvero lo eleva e lo rende protagonista della propria storia &€ quella della
mendicanza. La sua discesa agli inferi €, percio, gia una salita, una constatazione di tutto

il male di cui il mondo & capace, di cui ogni uomo pud macchiarsi.

Nel Purgatorio Dante vedra, poi, la bellezza della comunione e della condivisione delle
anime purganti, che procedono tutte insieme per «ire a farsi belle». E un popolo in
cammino quello che sale quegli irti sentieri, € una moltitudine che richiama molto da
vicino la ecclesia dei che milita ancora sulla terra. L'unica differenza ¢ la certezza della
salvezza che gia inonda di gioia le anime purganti, certezza che, invece, la chiesa
militante deve ancora conquistare. Umilta e contrizione (cioé vero pentimento)
contraddistinguono la condizione che Dante (e quindi ognuno di noi) deve assumere per
poter realmente salire. Il viaggio del Purgatorio € il viaggio a cui noi siamo chiamati fin

da oggi per purificare i nostri vizi capitali.

Nel Paradiso, infine, Dante vedra uomini pienamente compiuti, definitivamente e
pienamente felici, le anime dei santi. Per salire di cielo in cielo fino alla visio dei Dante
dovra sostenere degli esami, dovra rispondere alle domande sulla fede, sulla speranza e
sulla carita. Risposte esatte significano esame superato, ma Dante non puo ancora
vedere Dio. Anzi, i suoi meriti sono cosi insufficienti e inadeguati che Beatrice stessa, gia

santa e in cielo, non puo nulla.

Entra, quindi, in scena la figura di S. Bernardo, grande santo e mistico del Duecento,
I'autore di una delle piu belle preghiere mariane, quel Memorare che rappresenta il
vertice della fiducia nella Madonna come corredentrice e soccorritrice dell'umanita
sofferente. Tradotto dal latino, il testo suona cosi: «Ricordati, o piissima Vergine Maria,
non essersi mai udito al mondo che alcuno abbia ricorso al tuo patrocinio, implorato il
tuo aiuto, chiesto la tua protezione e sia stato abbandonato. Animato da tale

confidenza, a te ricorro, o Madre, o Vergine delle vergini, a te vengo e, peccatore



contrito, innanzi a te mi prostro. Non volere, o Madre del Verbo, disprezzare le mie
preghiere, ma ascoltami propizia ed esaudiscimi. Amen». Il Memorare ci insegna la virtu
della mendicanza e della preghiera. Cosi come in vita Bernardo ha declamato la bellezza
della Madonna, ora, santo in Paradiso, prega l'avvocata nostra, Colei che e «bellezza, che
letizia/ era ne li occhi a tutti li altri santi», perché Dante possa finalmente vedere Dio,
dopo la fatica di quel lungo viaggio che dalla selva oscura di Gerusalemme lo ha portato

fino allEmpireo.

San Bernardo rivolge, cosi, in Paradiso alla Vergine Maria una delle preghiere piu belle
che Le siano state mai dedicate: «Vergine madre, figlia del tuo figlio,/umile e alta piu che
creatura,/termine fisso d'etterno consiglio,/tu se’ colei che 'umana natura/nobilitasti si,
che 'l suo fattore/non disdegno di farsi sua fattura./Nel ventre tuo si raccese
I'amore,/per lo cui caldo ne I'etterna pace/cosi € germinato questo fiore./Qui se’ a noi
meridiana face/di caritate, e giuso, intra ' mortali,/se’ di speranza fontana vivace./Donna,
se’ tanto grande e tanto vali,/che qual vuol grazia e a te non ricorre/sua disianza vuol
volar sanz'ali./La tua benignita non pur soccorre/a chi domanda, ma molte
fiate/liberamente al dimandar precorre./In te misericordia, in te pietate,/in te
magnificenza, in te s'laduna/quantunque in creatura e di bontate». La Madonna ¢, qui,
presentata in tutta la sua umanita di madre, mamma di Gesu, ma anche nostra. In
quanto tale, Maria non puo non soccorrere tutti i suoi figli, non solo quelli che chiedono
la sua intercessione, ma anche quelli che, orgogliosi o non riconoscenti o ancora
convinti che nessuno possa aiutarli, a Lei non ricorrono. Pensiamo alla storia che Dante
racconta nella Divina commedia. Quando Dante decide finalmente di gridare «Miserere
di me», mentre é risospinto nella selva oscura «la dove ‘l sol tace», in realta la Madonna
ha gia visto le sue difficolta e gli ha gia inviato proprio quel Virgilio cui lui rivolge la sua

richiesta di aiuto. Maria ha, qui, prevenuto il grido di Dante.

Oltre che madre, la Madonna e stata colei che ha contribuito alla redenzione
dell'umanita attraverso l'incarnazione di Cristo. Il fiat che Maria rivolge all'’Angelo ¢ il
mezzo grazie al quale Dio si e fatto carne. La Madonna ha collaborato alla redenzione
del mondo, in un certo modo & corredentrice. Dio ha voluto tutta la disponibilita
dell'uomo, Dio ha bisogno degli uomini come recita il titolo di un famoso film di Jean
Delannoy (1950). Proprio in grazia dei suoi futuri meriti, Dio ha preservato Maria dal
peccato, Lei € la sine labe concepta (la «partorita senza peccato»), 'lmmacolata
concezione, ricettacolo di misericordia, di pieta e di ogni tipo di carita. La Madonna e per
noi continua fonte di speranza cui guardare sempre, anche nei momenti di grande
difficolta: se qualcuno volesse una grazia e non ricorresse a Lei, sarebbe come se un

essere vivente fosse sprowvisto di ali e volesse volare.

San Bernardo,



subito dopo, vuole spiegare alla Madonna le ragioni che hanno indotto Dante a
compiere questo viaggio. Ovviamente, Lei gia le conosce, ne sia prova il fatto che &
intervenuta in soccorso del poeta ancor prima che lui chiedesse aiuto. Queste sono le
parole che San Bernardo Le rivolge: «Or questi, che da I'infima lacuna/de l'universo infin
qui ha vedute/le vite spiritali ad una ad una,/supplica a te, per grazia, di virtute/tanto,
che possa con li occhi levarsi/piu alto verso 'ultima salute./E io, che mai per mio veder
non arsi/piu ch'i’ fo per lo suo, tutti miei prieghi/ti porgo, e priego che non sieno
scarsi,/perché tu ogne nube li disleghi/di sua mortalita co’ prieghi tuoi,/si che ‘l sommo
piacer li si dispieghi./Ancor ti priego, regina, che puoi/cio che tu vuoli, che conservi
sani,/dopo tanto veder, li affetti suoi./Vinca tua guardia i movimenti umani:/vedi Beatrice

con quanti beati/per li miei prieghi ti chiudono le mani!»

Elevandosi sino alla visio Dei, Dante non deve, perd, perdere le facolta intellettive o
sensitive. Dante deve, infatti, poter raccontare quello che ha visto, ovvero Dio, definito
da San Bernardo come «l'ultima salute», cioé I'estrema nostra possibilita di salvezza, e
«SOMmMoO piacer», cioé felicita piena per I'essere umano, unica possibilita per soddisfare il

desiderio di Infinito che contraddistingue il nostro cuore .



