LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIm

Direttore Riccardo Cascioli

LA QUESTIONE

Cosa fare delle opere di Rupnik, criteri per il

dibattito

Luisella

Scrosati

Il “caso Rupnik” porta con sé un'enormita di problematiche, che va oltre la persona che

ha commesso quanto emerso in questi mesi e le vittime dei suoi atti. Sicuramente, il

problema piu prossimo ai fatti in questione riguarda tutta quella rete di coperture,


https://www.newdailycompass.com/it/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

silenzi, complicita che ha permesso a Marko Rupnik di compiere indisturbato per oltre
trent'anni gravi atti di natura sessuale nei confronti di religiose e, nel contempo, di
mostrarsi come maestro di arte liturgica e spiritualita, chiamato ovunque, persino in
Vaticano, per predicare ritiri, esercizi, fare conferenze. Una rete che ogni settimana si
arricchisce di nomi nuovi, che fino ad ora continuano a rimanere tranquillamente ai

propri posti.

C'eé anche il problema dell'incredibile mole di opere artistiche e libri che il gesuita
ha prodotto in tutti questi anni. E stata un’operazione relativamente facile e veloce
quella del Consiglio universitario della Pontificia Universita Cattolica di Parana di

il titolo di dottore honoris causa conferito a Rupnik il 30 novembre 2022,
perché, «alla luce dei fatti ampiamente riportati», il gesuita viene ritenuto «“indegno” di

tale riconoscimento».

Piu difficile & invece capire cosa fare delle sue opere. Se diamo un’occhiata alle sue
pubblicazioni, ci rendiamo conto che e davvero arduo, se non impossibile, preservare
questi scritti dall'onta del loro autore. Si tratta infatti perlopiu di scritti di spiritualita, che
affrontano tematiche legate a filo doppio con la condotta di Rupnik. Ci riferiamo, per
esempio, a L'esame di coscienza. Per vivere da redenti (Lipa, 2008) o Il discernimento (Lipa,
2004); pensare che a dare indicazione su questi aspetti importanti della vita cristiana sia
un religioso che ha vissuto costantemente nel peccato grave, giustificandolo

“teologicamente”, non puo lasciare indifferenti.

Non meno problemi solleva il libro dedicato alla vita religiosa, Vedo un ramo di
mandorlo (Lipa, 2004), scritto insieme all'attuale direttrice del Centro Aletti, Maria
Campatelli. «Da tanto tempo si avverte che nella vita religiosa qualcosa non va»: cosi
esordisce la descrizione del volume sul sito della casa editrice del Centro, volume che
dovrebbe offrire una lettura critica della crisi attuale della vita religiosa e le linee per una
rinascita. Imbarazzante. Ancor piu imbarazzante € Adamo e il suo costato. Spiritualita
dell'amore coniugale (Lipa, 1996): nulla da obiettare sull'eros che «diviene una forza che
fa uscire da sé, che apre all'altro e che non da pace finché non porta alla comunione,
all'unione», ma difficile soprassedere su come la persona che ne parla, e che ha fatto

voto di castita, lo abbia tradotto nella propria vita.

Sul versante delle opere artistiche, in particolare la realizzazione di mosaici nelle
chiese, la situazione appare ancora piu complessa. Si tratta di oltre duecento
realizzazioni, situate prevalentemente in Europa, che toccano luoghi molto importanti
per la fede cattolica, come il Laterano e San Giovanni Rotondo, Lourdes, Fatima e

Cracovia, ma anche piccole cappelle di comunita religiose. Ci sono state alcune prese di


https://www.ihu.unisinos.br/626230-revogacao-do-titulo-de-doutor-honoris-causa-concedido-ao-artista-marko-ivan-rupnik

posizione in difesa delle realizzazioni di Rupnik. Il gesuita spagnolo

ha portato come argomento principale una «ragione di coerenza»: «&
ingiusto trattare in modo diverso delinquenti uguali. Se distruggiamo le opere di Rupnik,
dobbiamo distruggere anche l'intera Cappella Sistina dell'immorale Michelangelo;
dovremmo eliminare tutti i quadri di Fra Filippo Lippi, perché la Madonna che dipinse
era una bellissima novizia (Lucrezia) con la quale aveva dormito la notte prima». Ma

sono proprio cosi uguali i “delinquenti”?

Anche il vescovo di Losanna-Ginevra-Friburgo, mons. Charles Morerod, ha voluto
in qualche modo di Rupnik. Le chiese della citta di Ginevra ospitano
tredici realizzazioni dell'artista gesuita, ognuna delle quali costituisce una stazione del
Chemin de joie, inteso come un compimento della Via Crucis. Pur esprimendo
comprensione per le vittime, Morerod ritiene che la rimozione delle opere di Rupnik
sarebbe una «negazione della realta» e, se potrebbe accontentare alcuni, finirebbe per

scontentare altri e punire gli altri artisti che hanno collaborato con lui.

Ci sono perd almeno un paio di elementi che in queste posizioni “benevole” non
emergono. La prima e stata messa in luce da Andrew e Gwyneth Thompson-Briggs, in
un interessante per il National Catholic Register. Il punto non & che si debbano
distruggere le opere di un artista che ha avuto una condotta di vita assai discutibile. |l
“caso Rupnik”, rispetto ad esempio alla vita di Michelangelo, ha una particolarita che
getta ombra su tutto il suo operato: il gesuita, infatti, «<nel corso di una lunga carriera in
seno alle strutture ufficiali della Chiesa, avrebbe sfruttato la sua autorita di sacerdote,
teologo e artista sacro per fare di se stesso il profeta di un falso vangelo in cui il peccato
e virtu e la virtu peccato. Secondo le accuse, padre Rupnik non solo abitualmente
convinceva gli altri a peccare con lui, ma li convinceva che non era vero peccato peccare

con lui, cosi che potessero prendere parte al suo pseudo-misticismo carnale».

Non si tratta dunque tanto di un peccato, per quanto grave, ma di una falsa
fede e di una falsa mistica, che hanno supportato il modo di essere e di agire di
Rupnik praticamente per tutto il corso della sua vita religiosa e sacerdotale e che hanno
sedotto le sue vittime. | dettagli delle varie interviste che sono state finora rese
pubbliche non parlano di un uomo fragile, di una caduta nella tentazione, ma
dellincarnazione di un vero e proprio pensiero pseudo-teologico, secondo cui quanto
Rupnik compiva sessualmente doveva essere ritenuto espressione incarnata della
pericoresi trinitaria e dell'incarnazione della caritas divina: una folle blasfemia, un falso
vangelo difficilmente separabile dalle sue opere, artistiche e scritte. Tanto piu che

Rupnik, come affermano ancora Andrew e Gwyneth Thompson-Briggs, «ha goduto di


https://www.religiondigital.org/miradas_cristianas/quitar-pnturas-Rupnik_7_2531216856.html
https://www.religiondigital.org/miradas_cristianas/quitar-pnturas-Rupnik_7_2531216856.html
https://www.kath.ch/newsd/rupnik-mosaike-an-genfer-kirchen-bischof-morerod-spricht-sich-gegen-entfernung-aus/
https://www.ncregister.com/commentaries/if-thy-right-eye-scandalize-thee-what-should-be-done-with-father-rupnik-s-art

una considerevole liberta artistica». Inoltre, nello stesso articolo viene sottolineato un
elemento caratteristico delle rappresentazioni di Rupnik, un aspetto che ha da sempre
inquietato molti, ossia le pupille interamente nere dei suoi personaggi, che «<mancano di
qualsiasi rappresentazione della luce riflessa che li penetrax. «Gli occhi del Cristo e dei
santi di padre Rupnik - continuano i due autori - sono privi di ogni luce, quasi
raffigurassero non la Luce del Mondo, ma le Tenebre del Mondo, nelle quali vediamo
solo tenebre. Si pensi al detto di Nostro Signore: “Ma se il tuo occhio é cattivo, tutto il
tuo corpo sara tenebroso. Se dunque la luce che & in te & tenebra, quanto grande sara la
tenebra!”» (Mt 6,23).

Il problema di Rupnik non & dunque quello di Michelangelo, di Lippi o di Bernini:
il suo peccato é radicato e giustificato da una prospettiva “teologica” aberrante. Ma
nemmeno le opere d'arte di Rupnik sono paragonabili a questi grandi artisti. Un artista
italiano, che preferisce rimanere anonimo, perché «l'influenza di Rupnik, negli ambienti
ecclesiastici, € ancora troppo forte», prende le distanze dalla “glorificazione” di Rupnik-
artista. A prescindere dalla sua condotta personale, «i suoi soggetti riprendono le
stilizzate illustrazioni dei messalini degli anni Sessanta e vengono ripresentati dentro gli

schemi liturgici bizantini».

Il riferimento pit prossimo delle opere di Rupnik, pero, non é affatto il mosaico
“bizantino”, ma quello di Mimmo Paladino, esponente del movimento artistico della
transavanguardia. «L'arte di Rupnik - continua la nostra fonte - non e simbolica, ma
allegorica, sbilanciata sul versante dell'astrazione, con una sfumatura di docetismo. Non
sarebbe mai dovuta entrare nelle chiese». Il principio fondamentale dell'arte liturgica
infatti il realismo simbolico, che si fonda sull'irrinunciabile realismo dell'Incarnazione,
ma senza ridursi ad un verismo. E suo principio ermeneutico é la liturgia. Le opere di
Rupnik, invece, ci viene fatto notare, hanno bisogno di essere spiegate; diversamente,
risultano incomprensibili. Sono infatti allegoriche, non simboliche; non ¢ la liturgia il loro

contesto interpretativo, ma l'opuscolo di spiegazione o la visita guidata.



Ma come é stato possibile allora che I'opera di Rupnik prendesse cosi tanto
piede? «Gli iconografi non erano pronti, perché non andavano piu in la del revival;
Rupnik si & posto furbescamente a cavallo dell'onda e ci € riuscito». Nemmeno la
committenza era pronta: I'analfabetismo dell'arte liturgica che affligge una parte non
piccola della gerarchia e un certo fascino “esotico” per 'Oriente hanno fatto entrare uno
stile astrattista nelle chiese. Il dibattito su cosa fare delle opere di Rupnik deve
continuare; e non puo essere risolto con il semplice riferimento a Michelangelo e

dintorni.



