Mariologia / 2

Corredenzione, una partecipazione voluta da Dio


https://www.newdailycompass.com/it/ecclesia

Robert
Fastiggi e
Mark
Miravalle

Pubblichiamo di seguito la seconda parte dell’'approfondimento di Mark Miravalle e

Robert Fastiggi sulla corredenzione mariana (qui la prima parte).

*k*k

Cid che manca sostanzialmente nell'analisi di mons. Antonio Stagliano & il principio
fondamentale cattolico e metafisico della partecipazione. Come ha osservato Luisella
Scrosati, questo principio di fondamentale importanza, che € al centro della
corredenzione mariana, é assente anche nella nota dottrinale del Dicastero per la
Dottrina della Fede, Mater populi fidelis. L'unione di Maria con Cristo nell'opera di
redenzione ¢ partecipativa. La sua influenza salvifica, come insegna il Vaticano Il, «xnon
nasce da una necessita oggettiva, ma da una disposizione puramente gratuita di Dio, e
sgorga dalla sovrabbondanza dei meriti di Cristo; pertanto si fonda sulla mediazione di

questi, da essa assolutamente dipende e attinge tutta la sua efficacia, e non impedisce


/it/robert-fastiggi-e-mark-miravalle
/it/robert-fastiggi-e-mark-miravalle
/it/robert-fastiggi-e-mark-miravalle
/it/robert-fastiggi-e-mark-miravalle
https://lanuovabq.it/it/maria-corredentrice-manifesta-la-totale-unione-al-redentore
https://lanuovabq.it/it/corredentrice-per-partecipazione-il-principio-dimenticato

minimamente I'unione immediata dei credenti con Cristo, anzi la facilita» (Lumen
Gentium, 60). Partecipare o condividere I'opera di Dio non sminuisce Dio. Anche la
nostra stessa esistenza € una partecipazione all'essere di Dio. Come insegna san
Tommaso d'Aquino, «Dio & essere essenziale, mentre tutte le altre cose sono esseri per
partecipazione» (ST |, g. 4, a. 3, ad 3). Negare la partecipazione di Maria alla Redenzione
significa anche negare quella del popolo di Dio. In definitiva, si tratta di una

contrapposizione tra la partecipazione attiva cattolica e la ricettivita passiva protestante.

Uno dei punti piu inquietanti dell'articolo del vescovo Stagliano ¢ I'affermazione
che la devozione a Maria come Corredentrice si basa sulla «persistenza subconscia di un
Dio giustiziere, la cui ira deve essere placata» da una Madre piu misericordiosa. Cio
costituisce un attacco ad hominem estremo alla corredenzione mariana e ai cattolici che
hanno usato questo titolo, tra cui san Giovanni Paolo Il, santa Teresa di Calcutta e il
recente dottore della Chiesa, san John Henry Newman. E triste che un teologo associato
al Vaticano ricorra a uno stereotipo cosi distorto del ruolo corredentore di Maria.
Questo e proprio lo stereotipo che a volte viene utilizzato dagli oppositori protestanti
della devozione mariana cattolica. Non & cio che ci si aspetterebbe da un membro della
Pontificia Accademia Teologica. Queste forme infondate di iperbole non contribuiscono
al processo sinodale potenzialmente prezioso che sta avwenendo in questo momento
riguardo al ruolo subordinato di Maria nella Redenzione. In effetti, monsignor Stagliano
produce un “uomo di paglia” teologico (argomentazione fittizia) affermando che Maria,
come Corredentrice, suggerisce che dobbiamo avere accesso alla misericordia di Maria
per difenderci dai fulmini di una Giustizia Divina vendicativa e minacciosa. In realta, la
Tradizione cattolica e il Magistero riconoscono che la corredenzione mariana
presuppone un'armoniosa unita tra la giustizia e la misericordia infinita di Gesu -
manifestata nella sua storica Redenzione dell'umanita - e la misericordia cooperante
della sua Madre Immacolata che, come persona umana, partecipa in perfetta

obbedienza al piano predestinato del Padre Celeste.

Non & stata Maria a inserirsi nel piano di Redenzione. E stato piuttosto Dio stesso
a predestinare Maria a dire si a nome dell'intera razza umana (cfr. san Tommaso
d’Aquino, ST IlI, g. 30, art 1). Ancora una volta, va sottolineato con enfasi che il fedele si
di Maria e la conseguente sofferenza durata tutta la vita culminarono sul Calvario nel
meritorio compimento del piano redentore del Padre. Fu il Padre a predestinare che la
Redenzione avvenisse in una meravigliosa unita tra Gesu, il nuovo Adamo divino e
umano, e Maria, la nuova Eva immacolata e umana. Questo ¢ biblico, patristico e

magisteriale.



Quasi come confutazione personificata dell'affermazione infondata dell'autore,
non € un caso che san Giovanni Paolo Il, che ha posto tanta enfasi sulla Divina
Misericordia, abbia anche affermato piu volte durante il suo pontificato che Maria e
Corredentrice e abbia generosamente insegnato questa dottrina. Egli era anche il papa
dell'alleanza dei Cuori di Gesu e Maria, riconoscendo i due Cuori uniti nell'amore

reciproco e nella misericordia per il genere umano (cfr. Angelus del 15 settembre 1985).

Le premesse del vescovo Stagliand sembrano minare I'autentico insegnamento
cattolico sul valore soprannaturale della sofferenza redentrice, cosi come fondato nel
riconoscimento di san Paolo in Colossesi 1,24 che nelle sue sofferenze completa «cio
che manca ai patimenti di Cristo a favore del suo corpo, che & la Chiesa». Ancora una
volta, la posizione di Stagliand sembra essere piu in linea con la cristologia e
I'ecclesiologia protestante solus Christus che non con i concetti pienamente cattolici che
si trovano, ad esempio, nell'enciclica di Pio XII, Mystici Corporis, e nella lettera apostolica

di Giovanni Paolo Il, Salvifici Doloris.

Pio XII, nella Mystici Corporis (al n. 44), insegna che «la salvezza di molti dipende
dalle preghiere e dalle volontarie mortificazioni, a questo scopo intraprese dalle
membra del mistico Corpo di Gesu Cristo» (AAS 35 [1943], 213). Nel n. 106 della stessa
enciclica, egli scrive: «Sebbene infatti il Salvator nostro con le sue durissime pene e la
sua acerba morte abbia meritato alla sua Chiesa un tesoro addirittura infinito di grazie,
per disposizione pero della provvidenza di Dio esse solo partitamente ci vengono
distribuite; e la loro minore o maggior dovizia non poco dipende anche dalle nostre
buone opere, dalle quali una vera pioggia di celesti doni volontariamente largita da Dio,
viene attirata sulle anime umane» (AAS 35 [1943], 245).

San Giovanni Paolo Il offre una riaffermazione postconciliare dello stesso
insegnamento magisteriale in Salvifici Doloris. Ancora una volta, il vescovo Stagliano
sembra pensare che attribuire un valore corredentivo alla sofferenza di Maria minacci la
sufficienza del sacrificio di Cristo. Giovanni Paolo Il, tuttavia, confuta direttamente
questa argomentazione spiegando cosa intende san Paolo, quando dice che nelle sue
sofferenze completa «cid che manca ai patimenti di Cristo a favore del suo corpo, che e
la Chiesa» (Col 1,24). «Questo vuol dire, forse, che la redenzione compiuta da Cristo non
e completa? No. Questo significa solo che la redenzione, operata in forza dell’'amore
soddisfattorio, rimane costantemente aperta ad ogni amore che si esprime nell'umana
sofferenza. In questa dimensione - nella dimensione dell'amore - la redenzione gia
compiuta fino in fondo, si compie, in un certo senso, costantemente. Cristo ha operato

la redenzione completamente e sino alla fine; al tempo stesso, pero, non I'ha chiusa: in



questa sofferenza redentiva, mediante la quale si & operata la redenzione del mondo,
Cristo si e aperto sin dall'inizio, e costantemente si apre, ad ogni umana sofferenza. Si,
sembra far parte dell'essenza stessa della sofferenza redentiva di Cristo il fatto che essa

richieda di essere incessantemente completata» (Salvifici Doloris, n. 24).

Se le sofferenze di Maria non hanno valore redentivo, allora nemmeno le nostre lo
hanno. La Chiesa, tuttavia, ha giustamente insegnato che unendo le nostre sofferenze a
quelle di Cristo possiamo diventare «corredentori dell'umanita». San Giovanni Paolo I,
parlando ai malati dell'Ospedale Fatebenefratelliil 5 aprile 1981, li invitd a unire le loro
sofferenze alla passione di Cristo come «corredentori dell'umanita». Allo stesso modo,
papa Benedetto XVI, benedicendo i malati a Fatima il 13 maggio 2010, ha ricordato loro
che se le loro sofferenze sono unite a Cristo essi possono «diventare, secondo il suo
disegno, uno strumento di redenzione per il mondo intero». Secondo Benedetto XVI,

essi diventeranno «redentori nel Redentore».

2. Continua



