
Mariologia / 2

Corredenzione, una partecipazione voluta da Dio

ECCLESIA 23_01_2026

Robert 

Fastiggi e 

Mark 

Miravalle

Pubblichiamo di seguito la seconda parte dell’approfondimento di Mark Miravalle e

Robert Fastiggi sulla corredenzione mariana (qui la prima parte).

***

Ciò che manca sostanzialmente nell'analisi di mons. Antonio Staglianò è il principio

https://www.newdailycompass.com/it/ecclesia
/it/robert-fastiggi-e-mark-miravalle
/it/robert-fastiggi-e-mark-miravalle
/it/robert-fastiggi-e-mark-miravalle
/it/robert-fastiggi-e-mark-miravalle
https://lanuovabq.it/it/maria-corredentrice-manifesta-la-totale-unione-al-redentore


fondamentale cattolico e metafisico della partecipazione. Come ha osservato Luisella

Scrosati, questo principio di fondamentale importanza, che è al centro della

corredenzione mariana, è assente anche nella nota dottrinale del Dicastero per la

Dottrina della Fede, Mater populi fidelis. L'unione di Maria con Cristo nell'opera di

redenzione è partecipativa. La sua influenza salvifica, come insegna il Vaticano II, «non

nasce da una necessità oggettiva, ma da una disposizione puramente gratuita di Dio, e

sgorga dalla sovrabbondanza dei meriti di Cristo; pertanto si fonda sulla mediazione di

questi, da essa assolutamente dipende e attinge tutta la sua efficacia, e non impedisce

minimamente l’unione immediata dei credenti con Cristo, anzi la facilita» (Lumen

Gentium, 60). Partecipare o condividere l'opera di Dio non sminuisce Dio. Anche la

nostra stessa esistenza è una partecipazione all'essere di Dio. Come insegna san

Tommaso d'Aquino, «Dio è essere essenziale, mentre tutte le altre cose sono esseri per

partecipazione» (ST I, q. 4, a. 3, ad 3). Negare la partecipazione di Maria alla Redenzione

significa anche negare quella del popolo di Dio. In definitiva, si tratta di una

contrapposizione tra la partecipazione attiva cattolica e la ricettività passiva protestante.

Uno dei punti più inquietanti dell'articolo del vescovo Staglianò è l'affermazione

che la devozione a Maria come Corredentrice si basa sulla «persistenza subconscia di un

Dio giustiziere, la cui ira deve essere placata» da una Madre più misericordiosa. Ciò

costituisce un attacco ad hominem estremo alla corredenzione mariana e ai cattolici che

hanno usato questo titolo, tra cui san Giovanni Paolo II, santa Teresa di Calcutta e il

recente dottore della Chiesa, san John Henry Newman. È triste che un teologo associato

al Vaticano ricorra a uno stereotipo così distorto del ruolo corredentore di Maria.

Questo è proprio lo stereotipo che a volte viene utilizzato dagli oppositori protestanti

della devozione mariana cattolica. Non è ciò che ci si aspetterebbe da un membro della

Pontificia Accademia Teologica. Queste forme infondate di iperbole non contribuiscono

al processo sinodale potenzialmente prezioso che sta avvenendo in questo momento

riguardo al ruolo subordinato di Maria nella Redenzione. In effetti, monsignor Staglianò

produce un “uomo di paglia” teologico (argomentazione fittizia) affermando che Maria,

come Corredentrice, suggerisce che dobbiamo avere accesso alla misericordia di Maria

per difenderci dai fulmini di una Giustizia Divina vendicativa e minacciosa. In realtà, la

Tradizione cattolica e il Magistero riconoscono che la corredenzione mariana

presuppone un'armoniosa unità tra la giustizia e la misericordia infinita di Gesù –

manifestata nella sua storica Redenzione dell'umanità – e la misericordia cooperante

della sua Madre Immacolata che, come persona umana, partecipa in perfetta

obbedienza al piano predestinato del Padre Celeste.

Non è stata Maria a inserirsi nel piano di Redenzione. È stato piuttosto Dio stesso

https://lanuovabq.it/it/corredentrice-per-partecipazione-il-principio-dimenticato


a predestinare Maria a dire sì a nome dell'intera razza umana (cfr. san Tommaso

d’Aquino, ST III, q. 30, art 1). Ancora una volta, va sottolineato con enfasi che il fedele sì

di Maria e la conseguente sofferenza durata tutta la vita culminarono sul Calvario nel

meritorio compimento del piano redentore del Padre. Fu il Padre a predestinare che la

Redenzione avvenisse in una meravigliosa unità tra Gesù, il nuovo Adamo divino e

umano, e Maria, la nuova Eva immacolata e umana. Questo è biblico, patristico e

magisteriale.

Quasi come confutazione personificata dell'affermazione infondata dell'autore,

non è un caso che san Giovanni Paolo II, che ha posto tanta enfasi sulla Divina

Misericordia, abbia anche affermato più volte durante il suo pontificato che Maria è

Corredentrice e abbia generosamente insegnato questa dottrina. Egli era anche il papa

dell'alleanza dei Cuori di Gesù e Maria, riconoscendo i due Cuori uniti nell'amore

reciproco e nella misericordia per il genere umano (cfr. Angelus del 15 settembre 1985).

Le premesse del vescovo Staglianò sembrano minare l'autentico insegnamento

cattolico sul valore soprannaturale della sofferenza redentrice, così come fondato nel

riconoscimento di san Paolo in Colossesi 1,24 che nelle sue sofferenze completa «ciò

che manca ai patimenti di Cristo a favore del suo corpo, che è la Chiesa». Ancora una

volta, la posizione di Staglianò sembra essere più in linea con la cristologia e

l'ecclesiologia protestante solus Christus che non con i concetti pienamente cattolici che

si trovano, ad esempio, nell'enciclica di Pio XII, Mystici Corporis, e nella lettera apostolica

di Giovanni Paolo II, Salvifici Doloris.

Pio XII, nella Mystici Corporis (al n. 44), insegna che «la salvezza di molti dipende

dalle preghiere e dalle volontarie mortificazioni, a questo scopo intraprese dalle

membra del mistico Corpo di Gesù Cristo» (AAS 35 [1943], 213). Nel n. 106 della stessa

enciclica, egli scrive: «Sebbene infatti il Salvator nostro con le sue durissime pene e la

sua acerba morte abbia meritato alla sua Chiesa un tesoro addirittura infinito di grazie,

per disposizione però della provvidenza di Dio esse solo partitamente ci vengono

distribuite; e la loro minore o maggior dovizia non poco dipende anche dalle nostre

buone opere, dalle quali una vera pioggia di celesti doni volontariamente largita da Dio,

viene attirata sulle anime umane» (AAS 35 [1943], 245).

San Giovanni Paolo II offre una riaffermazione postconciliare dello stesso

insegnamento magisteriale in Salvifici Doloris. Ancora una volta, il vescovo Staglianò

sembra pensare che attribuire un valore corredentivo alla sofferenza di Maria minacci la

sufficienza del sacrificio di Cristo. Giovanni Paolo II, tuttavia, confuta direttamente

questa argomentazione spiegando cosa intende san Paolo, quando dice che nelle sue



sofferenze completa «ciò che manca ai patimenti di Cristo a favore del suo corpo, che è

la Chiesa» (Col 1,24). «Questo vuol dire, forse, che la redenzione compiuta da Cristo non

è completa? No. Questo significa solo che la redenzione, operata in forza dell’amore

soddisfattorio, rimane costantemente aperta ad ogni amore che si esprime nell'umana 

sofferenza. In questa dimensione - nella dimensione dell'amore - la redenzione già

compiuta fino in fondo, si compie, in un certo senso, costantemente. Cristo ha operato

la redenzione completamente e sino alla fine; al tempo stesso, però, non l'ha chiusa: in

questa sofferenza redentiva, mediante la quale si è operata la redenzione del mondo,

Cristo si è aperto sin dall'inizio, e costantemente si apre, ad ogni umana sofferenza. Sì,

sembra far parte dell'essenza stessa della sofferenza redentiva di Cristo il fatto che essa

richieda di essere incessantemente completata» (Salvifici Doloris, n. 24).

Se le sofferenze di Maria non hanno valore redentivo, allora nemmeno le nostre lo

hanno. La Chiesa, tuttavia, ha giustamente insegnato che unendo le nostre sofferenze a

quelle di Cristo possiamo diventare «corredentori dell'umanità». San Giovanni Paolo II,

parlando ai malati dell'Ospedale Fatebenefratelli il 5 aprile 1981, li invitò a unire le loro

sofferenze alla passione di Cristo come «corredentori dell'umanità». Allo stesso modo,

papa Benedetto XVI, benedicendo i malati a Fatima il 13 maggio 2010, ha ricordato loro

che se le loro sofferenze sono unite a Cristo essi possono «diventare, secondo il suo

disegno, uno strumento di redenzione per il mondo intero». Secondo Benedetto XVI,

essi diventeranno «redentori nel Redentore».

2. Continua


