LA NUOVA

BUSSOLA(?)QUOTIDI4

Direttore Riccardo Cascioli

DOCUMENTI

Concilio, ecco i 5 «punti fermi»

05_12_2012

Le celebrazioni per il cinquantesimo anniversario dell’apertura del Concilio Vaticano Il

sono state associate dal papa Benedetto XVI al sinodo dei Vescovi sulla “nuova
evangelizzazione”. Si pu0 dire che tutta la Chiesa cattolica si sia mobilitata per
promuovere riunioni di preghiera, seminari di studio e corsi di lezioni teologiche nella
linea indicata dal Papa. «Ma ? ha precisato opportunamente Benedetto XVI ?, affinché

questa spinta interiore alla nuova evangelizzazione non rimanga soltanto ideale e non


https://www.newdailycompass.com/it/ecclesia

pecchi di confusione, occorre che essa si appoggi a una base concreta e precisa, e
questa base sono i documenti del Concilio Vaticano I, nei quali essa ha trovato
espressione. Per questo ho piu volte insistito sulla necessita di ritornare, per cosi dire,
alla “lettera” del Concilio - cioe ai suoi testi - per trovarne l'autentico spirito, e ho
ripetuto che la vera eredita del Vaticano Il si trova in essi. Il riferimento ai documenti
mette al riparo dagli estremi di nostalgie anacronistiche e di corse in avanti, e consente

di cogliere la novita nella continuita» (Benedetto XVI, discorso dell'11 ottobre 2012).

Per comprendere bene il discorso che il Papa va facendo fin dall'inizio del suo
pontificato sull'«ermeneutica del Concilio», occorre tener conto del fatto che, purtroppo,
in questi cinquant'anni i testi conciliari sono stati spesso oggetto di un'informe
avvicendarsi di interpretazioni arbitrarie e sostanzialmente ideologiche, tutte deprecate
a suo tempo in numerosi discorsi pubblici dallo stesso Paolo VI, il papa che, dopo la
morte di Giovanni XXIll, ha proseguito e concluso il Concilio Vaticano Il. Ha levato la sua
voce contro siffatte interpretazioni arbitrarie e sostanzialmente ideologiche anche il
papa Giovanni Paolo Il, la cui opera di chiarificazione dottrinale & stata continuata
dall'attuale Pontefice. Ma gli stessi studiosi che hanno analizzato scientificamente i
documenti del Concilio Vaticano Il (gli schemi preparatori, le discussioni in commissione
e in aula, i documenti finali votati dalllassemblea) hanno contribuito a diffondere
nell'opinione pubblica cattolica una concezione confusa e conflittuale di quello che &

stato e di quello che significa per la Chiesa I'evento pastorale e dottrinale del Concilio.

Vedro di mettere a fuoco analiticamente i motivi di questa situazione, che
sollecita la consapevolezza critica di chiunque avverta la propria diretta responsabilita
nei confronti della vita di fede in mezzo al Popolo di Dio e abbia a cuore le sorti della

“nuova evangelizzazione”.

La pubblicistica teologica degli ultimi anni ha visto il moltiplicarsi di opere di
notevole valore scientifico sul concilio ecumenico Vaticano Il. Sono opere di genere assai
diverso ? molte sono di genere storiografico (di storia della Chiesa, di storia dei concili
ecumenici, di storia del dogma e di storia della teologia), mentre altre sono di genere
critico-dottrinale ? ma tutte hanno un carattere spiccatamente polemico, nel senso che
mirano alla rivendicazione di un determinato atteggiamento critico nei confronti del
Concilio, atteggiamento che si basa su una ricostruzione delle vicende storiche che
hanno portato alla celebrazione di un concilio ecumenico dopo la prima meta del
Novecento e a novant'anni dalla forzata interruzione del Vaticano [; a partire da tale
ricostruzione storica, variamente interpretata, questi testi orientano il lettore a

formulare un determinato giudizio di valore sul ruolo dei teologi che accompagnavano e



consigliavano i padri conciliari, e quindi un giudizio di valore circa le stesse disposizioni
pastorali e disciplinari emanate dal Concilio con la “costituzione pastorale” Gaudium et
spes, con le “dichiarazioni” e con i “decreti”; infine ? come logica conclusione di tutto cio ?
un giudizio di valore persino sugli insegnamenti dottrinali contenuti nelle “costituzioni

dogmatiche” Lumen gentium e Dei Verbum.

Tali giudizi di valore sono ovviamente di segno diverso, spesso gli uni in aperta
opposizione agli altri, sicché questi ultimi cinquant'anni di vita della Chiesa cattolica ? il
tempo che é trascorso dall'apertura del Vaticano Il nel 1962 ? appaiono come il tempo
della discussione su tutto, il tempo delle divisioni dottrinali e degli opposti estremismi
ideologici, il tempo insomma del “conflitto delle interpretazioni”. Si & cosi generata
nell’opinione pubblica cattolica la sensazione che la Chiesa sia oggi lacerata da insanabili
divisioni ideologiche, quelle che superficialmente vengono sempre ricondotte a due
opposte categorie culturali, sul modello della “destra” e della “sinistra” politica, la
categoria dei “conservatori” e quella dei “progressisti”: i “conservatori” sarebbero quelli
che criticano il Vaticano Il o in diversi modi si oppongono al rinnovamento della vita
della Chiesa voluto dal Concilio, mentre i “progressisti” sarebbero quelli che esaltano il
Vaticano Il e si adoperano per la piu pronta e completa attuazione delle riforme da esso

decretate.

Questa diffusa sensazione che la pubblicistica teologica ha ingenerato
nell'opinione pubblica cattolica circa l'esistenza di insanabili divisioni ideologiche nella
Chiesa di oggi puo essere giustificata dai rilevamenti di sociologia religiosa, i quali pero
non riguardano I'essenza soprannaturale della Chiesa e 'essenziale delle vicende che
riguardano la sua vita. In effetti, 'essenza soprannaturale della Chiesa, come insegna lo
stesso concilio ecumenico Vaticano Il, va vista nel suo essere, per istituzione divina,
«l'universale sacramento della salvezza che svela e insieme realizza il mistero dellamore
di Dio verso I'uomo» (cfr Concilio ecumenico Vaticano ll, costituzione pastorale Gaudium
et spes, n. 45). Ora, la salvezza degli uomini dipende dalla fede, ossia, in concreto,
dall'accoglimento della verita rivelata che la Tradizione apostolica conserva e annuncia
infallibilmente agli uomini di ogni generazione: «Andate in tutto il mondo e annunciate il
Vangelo a ogni creatura. Chi credera e sara battezzato sara salvo; chi non credera sara

dannato» (Vangelo secondo Marco, 16,15-18).

Ecco che, alla luce di questo dato teologico fondamentale, il pericolo di una
divisione allinterno della Chiesa & un pericolo reale, e qualora siffatta divisione si
verificasse di fatto essa dovrebbe essere considerata, non solo grave, ma addirittura

esiziale: ma solo quando si tratta di attentati all'unita nella fede, ossia quando si



verificano episodi di eresia e di scisma. Ora, la crisi attuale della Chiesa cattolica e
davvero determinata dal diffondersi di posizioni ereticali? Possono essere qualificate
come vere e proprie eresie le opposte teorie sulla dottrina del Concilio? E giusto dire che
sia un'eresia la posizione dei “progressisti”, in contrasto con la posizione ortodossa
rappresentata dai “conservatori”? Oppure, a contrario, si deve dire che € un’eresia la
posizione dei “conservatori”, in polemica con la posizione ortodossa rappresentata dai
“progressisti”? Non si trattera piuttosto di interpretazioni della fede - diverse e talvolta
anche contrapposte, ma sempre di per sé ammissibili? In quest'ultimo caso si dovrebbe
parlare di legittime diversita di opinione, non di ortodossia e di eterodossia; in altri
termini, si dovrebbe parlare di legittimo pluralismo all'interno della Chiesa, un
pluralismo che di per sé non dovrebbe inficiare I'unita nella fede della Chiesa, la

concordia pacifica nella «una fides».

L'unita di tutti nella fede della Chiesa viene a essere inficiata solo quando coloro
che difendono una determinata interpretazione del dogma la assolutizzano,
presentandola come l'unica possibile e giusta e giudicando di conseguenza le altre

opinioni come vere e proprie eresie.

Per questo lavoro di chiarificazione occorre servirsi di considerazioni propriamente
teologiche, che pero siano fondate su una specifica competenza filosofica, quella logico-
epistemologica, 'unica in grado di specificare quale sia il significato ? non equivoco né
arbitrario bensi univoco e scientificamente giustificato ? dei termini essenziali del
discorso che qui vien fatto, ossia: 1) “Chiesa cattolica”; 2) “magistero ecclesiastico” 3)

“teologia”; 4) “concilio ecumenico”; 5) “ermeneutica”.

1) Per “Chiesa cattolica”, nel contesto teologico che qui ci interessa, occorre
intendere la comunita dei credenti gerarchicamente ordinata, nella quale spetta al
collegio episcopale, con alla testa il Romano Pontefice, la funzione di governo (munus
regendi), la funzione di conferimento della grazia divina (munus sanctificandi) e
soprattutto la funzione di insegnamento (munus regendi), funzione che riguarda il dogma
e la morale rivelata (in rebus fidei et morum) ed ¢ autorevole perché dotata da Cristo
stesso del carisma dell'infallibilita, ossia della prerogativa di essere immune da errori

nell’lannuncio della fede in ogni tempo e in ogni luogo (infallibilitas in docendo).

2) Tale funzione costituisce propriamente il “magistero ecclesiastico”, esercitato
in forma ordinaria o solenne, dal collegio episcopale riunito in concilio ecumenico o dal

Papa da solo quando parla ex cathedra.

3) Per “teologia”, come ho accuratamente spiegato nel mio trattato su Vera e falsa

teologia. Come distinguere I'autentica “scienza della fede” da un‘equivoca “filosofia religiosa”



(Casa Editrice Leonardo da Vinci, Roma), deve intendersi lo studio scientifico della
dottrina cristiana (nei suoi aspetti dogmatici e morali e nella dimensione storica e
sociale, oltre che teoretica) il cui esito finale & una ipotesi di interpretazione del dogma.
Cio va rimarcato per distinguere la teologia dal magistero ecclesiastico, visto che
quest'ultimo, oltre a enunciare in termini definitori il dogma, esercita necessariamente
anche una funzione ermeneutica, e quindi formula delle interpretazioni del dogma, che
perod partecipano in vario modo e in grado diverso del carisma proprio del Magistero,
che e l'infallibilita. In altri termini, la dottrina del Magistero, quando interpreta il dogma,
non si esprime con proposizioni che si presentano come interpretazioni meramente
ipotetiche, come quelle della teologia, ma con proposizioni che, pur non essendo
definizioni dogmatiche, sono a tutti gli effetti interpretazioni autorevoli, ancorché
riformabili, ossia riformulabili su piano linguistico e suscettibili di ampliamenti o

restringimenti sul piano dei contenuti dottrinali e delle loro applicazioni pratiche.

4) Per "“Concilio ecumenico” non si puo intendere genericamente un evento religioso-
culturale, perché si tratta propriamente di un atto del “magistero” ecclesiastico nella sua
forma collegiale e solenne, ragione per cui sono del tutto abusive e teologicamente
infondate (anche se si ricorre al linguaggio teologico parlando retoricamente di “Vangelo
vivo”, di “voce dello Spirito” e di “coscienza della Chiesa”) le pretese di presentare il
Vaticano Il come un evento i cui protagonisti sarebbero i “periti” e I'esito finale sarebbe il
definitivo prevalere nella Chiesa di un'ideologia (quella dei teologi progressisti) nei
confronti di un‘altra (quella dei teologi tradizionalisti). E in base a questa abusiva
interpretazione teologica che il Concilio viene esaltato come la manifestazione della
“creativita dogmatica” di una fantomatica “Chiesa dal basso” che, poi, paradossalmente,
ha come propri esponenti dei veri e propri “principi della Chiesa” (come i cardinali
Martini e Ravasi), gli autori della piu astrusa e cervellotica teologia filo-hegeliana e filo-
heideggeriana, i piu potenti gruppi di potere teologico-politico all'interno della comunita
ecclesiale (come la Scuola di Bologna e le Edizioni San Paolo, le Edizioni Dehoniane, la
Cittadella Editrice), che elevano al rango di “profeti” personaggi ambigui come Giovanni
Franzoni ed Enzo Bianchi. E anche in base a questa abusiva interpretazione teologica
che il Concilio viene interpretato come un evento che ha provocato una “rottura”, una
sostanziale “discontinuita” con la Tradizione dogmatica (si noti che “discontinuita” e
“rottura” sono i termini precisi con i quali papa Benedetto XVI ha stigmatizzato questi

errori teologici nel celebre discorso alla Curia romana il 22 dicembre 2005).

Infine, € ancora in base a questa abusiva interpretazione teologica che il Concilio
Vaticano Il viene presentato nella Chiesa come un insieme di norme (che vengono

definite “pastorali” e “dottrinali” ma in realta sono solo ideologiche) alle quali



dovrebbero essere “fedeli”, non solo tutti i vescovi della Terra ma anche e soprattutto i
pontefici romani, pena l'essere additati all'opinione pubblica ecclesiale ed extra-
ecclesiale come esponenti del potere ecclesiastico che resiste alla rivoluzione conciliare
per tema di perdere i propri privilegi, quando addirittura non vengono vituperati come
“traditori della Chiesa”, “infedeli al Concilio”, “affossatori del rinnovamento ecclesiale”
eccetera. Viene cosi a scomparire l'unico criterio autenticamente teologico riguardante
I'interpretazione del Concilio, quello che parte dalla premessa dogmatica per cui un atto
del magistero costituisce un insegnamento autorevole, rivolto a tutto il Popolo di Dio,
con l'autorita e la forza soprannaturale del carisma proprio del munus docendi conferito
da Cristo stesso agli Apostoli, ossia la “infallibilitas in docendo. Ogni atto del Magistero,
essendo rivolto a tutti i cattolici in ordine alla conoscenza certa della fede che salva,
contiene necessariamente un “nucleo” dottrinale e disciplinare accessibile a tutti e che
pertanto non abbisogna di particolari ermeneutiche; se poi si rilevano storicamente
anche elementi che possono aver bisogno di una ulteriore chiarificazione ermeneutica,
nel quale caso la prima e fondamentale istanza e il Magistero stesso, nel senso che a

esso spetta l'interpretazione autorevole del Concilio, ove occorra.

5) Il termine “ermeneutica”, usato anche dal papa Benedetto XVI per parlare della
retta interpretazione della dottrina del Vaticano Il, va inteso nel senso primario e
tradizionale di “interpretazione” di un messaggio e/o di un testo scritto; non ha dunque
alcuna giustificazione teologica l'uso (e I'abuso) di questo termine nel suo senso derivato
e opinabile, che fa riferimento a una scuola filosofica ? quella di Hans-Georg Gadamer e
di Gianni Vattimo ? i cui presupposti gnoseologici sono il soggettivismo e lo storicismo, e

i cui esiti speculativi sono caratterizzati da un sostanziale relativismo.

A conclusione di questo discorso, e applicando alla pubblicistica sul Vaticano Il le
precisazioni concettuali che sono andato esponendo, si deve riconoscere che la crisi
della Chiesa cattolica sta proprio nel fatto che talune posizioni ideologiche - che
dovrebbero essere mantenute come mere ipotesi di interpretazione del dogma - sono
invece presentate come l'unica maniera di intendere e di vivere la fede nelle circostanze
storiche che la Chiesa oggi si trova ad affrontare. Cosi facendo, talune posizioni si
configurano proprio come eresia, almeno materialmente, in quanto contengono
affermazioni che sono oggettivamente contrarie alla fede della Chiesa, come quando si
dice che il Vaticano Il ha insegnato una dottrina dogmatica e morale difforme o
addirittura contraria alla Tradizione, ossia in formale contraddizione con quanto
insegnato dai precedenti concili ecumenici e dal magistero ordinario dei pontefici

romani.

E la tesi che - pur da punti di vista opposti -



sostengono sia gli estremisti dell'ala progressista come gli estremisti dell’ala
conservatrice. | primi (i progressisti piu radicali) articolano questa tesi presentando la
dottrina del Concilio come una “nuova coscienza” sorta all'interno della Chiesa ad opera
di teologi e “profeti” che sono stati capaci di farsi comprendere e rappresentare
ufficialmente dai padri conciliari - il che contraddice la verita dogmatica sull'autorita
dottrinale di un concilio ecumenico in quanto atto del magistero ecclesiastico che non
puo essere dettato o legittimato “dal basso”; i secondi (i conservatori o tradizionalisti piu
intransigenti) articolano questa medesima tesi sostenendo che alcune dottrine (a
cominciare da quella riguardante la liberta religiosa) e alcuni orientamenti pastorali
('ecumenismo e il dialogo con i non cristiani, soprattutto con gli ebrei) del Concilio
costituiscono I'abbandono, da parte dei padri conciliari (incapaci di discernimento nei
confronti delle teorie teologiche nuove che venivano loro proposte), della dottrina e
della prassi che sempre prima di allora la Chiesa aveva mantenuto - il che contraddice la
verita dogmatica sull'autorita dottrinale di un concilio ecumenico in quanto atto del
magistero ecclesiastico che partecipa in qualche modo dell'infallibilita e quindi non puo
essere formalmente in errore in rebus fidei et morum, a meno che tale atto del magistero
ecclesiastico non risultasse illegittimo, ossia che non sia stato convocato, presieduto e
ratificato dal Romano Pontefice e non si sia svolto secondo le relative norme canoniche,

cosa che per il Vaticano Il non si pud certamente asserire.

Altrettanto erronea é la tesi di chi va dicendo che il Vaticano Il non ha insegnato
alcuna dottrina dogmatica e morale, ma ha impostato la pastorale della Chiesa
esclusivamente sulla base di esigenze di carita universale e di servizio alluomo, il che
comporta I'abbandono di ogni dogmatismo e di ogni condanna dottrinale da parte
dell'autorita ecclesiastica. Questa interpretazione, che per certi teologi dovrebbe
esprimere la vera natura (“pastorale”) e il vero “spirito” del Vaticano Il, € illegittima,
perché contraddice gli stessi testi conciliari; invano coloro che la difendono fanno
ricorso (retoricamente, non certo scientificamente) all'autorita del papa Giovanni XXIlI,
visto che il suo discorso di indizione del Concilio, Gaudet mater Ecclesia, dice proprio il
contrario e insiste sul compito che l'assise conciliare si attribuiva formalmente, che non
era quello di mettere da parte I'insegnamento della dottrina cristiana tradizionale bensi
quello di rendere piu pastoralmente efficace questo insegnamento nelle circostanze

storiche nelle quali la Chiesa si trovava ad operare.

E il suo immediato successore, il papa Paolo VI, ebbe a dire poco dopo la
conclusione del Vaticano II: «<L'apologia che gli autori eterodossi di moda fanno di Cristo

si riduce ad ammettere in Lui “un uomo particolarmente buono”, “l'uomo per gli altri”, e

cosi via, applicando a questa interpretazione di Cristo un criterio, diventato decisivo e



dispotico, quello della capacita moderna a capirlo, ad awvvicinarlo, a definirlo. Lo si
misura col metro umano, con un dogmatismo soggettivo; e alla fine con uno scopo,
seppur buono, ma utilitario, lo si accetta per quello che Cristo oggi pud servire, uno

scopo umanitario e sociologico» (Udienza Generale del 18 dicembre 1968).

Ecco dunque il giusto criterio di fede con il quale si deve orientare la coscienza dei
fedeli quando si fa riferimento al Vaticano II: esso e un atto del Magistero che interessa
la vita di fede dei cristiani per i suoi contenuti dottrinali e disciplinari, la cui retta
interpretazione ? valida per tutti e non opinabile ? & fornita dal Magistero stesso, ogni
qual volta la natura dei documenti stessi o le diverse circostanze storiche lo richiedano.
Questa ermeneutica autorevole e pastoralmente necessaria, in effetti, non € mai
mancata in questi cinquant'anni (prima con Paolo VI, poi con Giovanni Paolo Il e oggi con
Benedetto XVI). Al di fuori di questi “punti fermi”, tutto cio che si presenta come ulteriore
interpretazione va preso non come materia di fede o di obbedienza ecclesiale, ma come
opinione privata, liberamente condivisibile, a patto che resti compatibile con quanto la
Chiesa ha gia sufficientemente chiarito, e a patto anche che nessuna opinione si
presenti come I'unica verita che i credenti debbano accogliere. Il conflitto delle
interpretazioni (opinabili) non deve ingenerare confusione dottrinale né deve incrinare
I'unita della fede e I'unione nella carita di tutti i cattolici. Unita e unione che richiedono
che nella coscienza dei fedeli resti sempre chiaro che non c'e nella Chiesa se non una
sola fede e un solo Buon pastore: il quale non solo ci ha messi in guardia contro i falsi

profeti e i cattivi maestri, ma ci ha dato anche il criterio sicuro per il retto discernimento.



