
Image not found or type unknown

FOCUS

Celibato dei preti, facciamo chiarezza

ECCLESIA 01_06_2014

https://www.newdailycompass.com/it/ecclesia


Celibato

Image not found or type unknown

Puntualmente la questione del celibato dei preti ritorna sulle cronache dei giornali, e

anche nella intervista a Papa Francesco sull’aereo di ritorno dal pellegrinaggio in Terra

Santa, non è mancata la domanda sui “preti sposati”, dato che, come si sa, gli Ortodossi

hanno dei preti sposati, e i ministri protestanti e anglicani – identificabili ‘grosso modo’

con i preti cattolici – sono quasi tutti sposati. La domanda del giornalista sembra poi

giustificata dal fatto che in Germania i preti cattolici non aspetterebbero altro che il

momento per potersi sposare!

Il Papa risponde chiarendo anzitutto che nelle Chiese cattoliche di rito 

orientale, già «ci sono dei preti sposati!». E prosegue: «Perché il celibato non è un

dogma di fede, è una regola di vita che io apprezzo tanto e credo che sia un dono per la

Chiesa. Non essendo un dogma di fede, c’è sempre la porta aperta». 

Aperta a che cosa? Il Papa non lo dice, e non poteva farlo in una intervista in aereo,



necessariamente breve. Perché però le sue parole non si prestino a fraintendimenti,

cerchiamo di chiarire alcune cose. 

Anzitutto il Papa parla di “celibato”, ed essere celibi, nel senso comune del termine,

significa non essere sposati. Nel linguaggio cristiano, però, il concetto di “celibato” è

strettamente connesso con quello di “castità” e di “continenza sessuale”. Uno può essere

celibe, ma andare a donne, fare lo sporcaccione, ecc. ecc. Quando si dice che un prete

deve essere celibe, significa che deve vivere nella castità totale, cioè non solo astenersi

da qualsiasi rapporto sessuale, ma anche avere un cuore puro, un cuore libero anche

affettivamente, perché è consacrato al Signore. In altre parole, un prete manca al suo

impegno di celibato non solo quando va a donne, ma anche quando permette al suo

cuore di innamorarsi di una donna, di avere contatti fisici con lei (abbracci, carezze),

anche senza arrivare al rapporto sessuale completo. Un prete che ha una “fidanzata”,

pur senza andare a letto con lei, manca alla sua promessa di celibato. Per questo stretto

legame tra celibato e castità, molti non distinguono più tra celibato (come stato civile) e

castità o continenza sessuale (come virtù), e da qui derivano molte confusioni. 

Il Papa dunque ha parlato del “celibato” dei preti in senso globale, come stato

civile e come virtù, e ha detto che questa è una «regola», aggiungendo che questa regola

non è «un dogma di fede». Vediamo di capire meglio. 

Esiste nella Chiesa cattolica di rito latino una “regola” o “legge del celibato”. Se

si tratta di una “regola”, essa va considerata anzitutto dal punto di vista canonico. Che

cosa significa questa regola? Lo dice per la prima volta in modo esplicito il Codice di

Diritto Canonico del 1917 (can. 987, § 2), dove si stabilisce che le persone sposate «sono

impedite», cioè non possono accedere alla sacra ordinazione. In altri termini, l’essere

sposati, l’essere nello stato coniugale, oggi come oggi nella Chiesa cattolica di rito latino,

costituisce un “impedimento” canonico alla ricezione del sacramento dell’Ordine. Questo

“impedimento” è stato recepito anche dal nuovo Codice di Diritto Canonico del 1983

(can. 277 § 1). Si tratta di un impedimento “semplice”, tale cioè che l’ordinazione di un

uomo sposato risulta illecita, ma non invalida. 

Ora questo “impedimento” non esiste da sempre nella Chiesa cattolica. In effetti,

nella Chiesa antica i sacri ministri erano scelti sia tra le persone celibi sia tra le persone

coniugate. Non abbiamo delle statistiche (o almeno io non le conosco), ma è certo che

molti preti e vescovi fossero coniugati. Per fare qualche esempio, che risale addirittura

al tempo apostolico, san Pietro era coniugato, mentre san Giovanni certamente era non

solo celibe, ma vergine; san Paolo invece era celibe. Per citare altri nomi abbastanza



noti, san Paolino, vescovo di Nola, era sposato; così pure s. Ilario, vescovo di Poitiers e

san Gregorio, vescovo di Nissa; s. Agostino aveva una concubina, mentre sant’Ambrogio

era celibe (e forse anche vergine).

La cosa da tenere presente – e che non tutti fanno – è che chi veniva ordinato

(diacono, presbitero o vescovo), fosse coniugato o celibe, da allora in poi si impegnava a

vivere nella perfetta continenza. Chiamo questo “la legge della continenza”: non era una

legge scritta, codificata, ma scaturiva dalla natura stessa del ministero apostolico, di cui

quello diaconale, presbiterale ed episcopale è un prolungamento. Era evidente che

l’imposizione della mani per il ministero conferiva una grazia dello Spirito Santo che

rendeva la persona totalmente consacrata a Cristo, per il servizio del Vangelo, dei

sacramenti e del popolo santo. 

Se l’ordinato era celibe, doveva poi vivere questo stato in vera castità,

resistendo a tutte le tentazioni e seduzioni della carne, che pure aveva. Evidentemente,

ciò non era possibile senza una vita spirituale intensa, perché la castità da sola non sta

in piedi, se non è accompagnata dalla preghiera, dallo spirito di servizio, dall’umiltà,

dalla carità. Quanti preti e vescovi celibi nella Chiesa antica sono stati anche arrivisti,

intriganti, affaristi, amanti della buona tavola, come testimoniano gli scritti di san

Cipriano e di san Giovanni Crisostomo!

Se l’ordinato era coniugato, si poneva un’altra serie di problemi: come vivere la

continenza stando con la propria moglie? E costei sarebbe stata d’accordo nel rinunciare

al rapporto coniugale? Evidentemente, le spose degli ordinati dovevano vivere la stessa

spiritualità dei loro mariti, diventati preti o vescovi. Concretamente, avveniva la

separazione dei letti e anche, dove possibile, delle abitazioni. Ad esempio, san Paolino e

la moglie Terasia, in vista dell’ordinazione di lui come presbitero, decisero di vivere in

perfetta castità, pur abitando vicini nel centro monastico da loro fondato a Cimitile,

presso Nola, attorno alla tomba di san Felice martire. 

Non tutti però erano dei santi. Accadeva che molti preti continuassero ad avere

rapporti coniugali con le loro mogli, sia per debolezza, sia per ignoranza delle norme

della Chiesa. In genere ci si fidava dei buoni propositi delle persone, ma se la moglie

rimaneva incinta, era chiaro che la castità non era stata rispettata. Per questo motivo a

partire dal IV secolo i sinodi che si occuparono di tale questione vietarono

espressamente ai sacri ministri sposati di continuare la convivenza con le loro mogli.

Così il sinodo di Elvira, in Spagna, all’inizio del IV secolo stabilisce che «il vescovo o

qualsiasi altro chierico, abbia con sé solo una sorella o una figlia vergine consacrata a



Dio» (can. 27). Se si parla di “figlia”, significa che era sposato. Questa norma è affermata

ancora più chiaramente nel can. 33: «Si  stabilisce senza eccezioni per vescovi, presbiteri,

diaconi [...] questa proibizione: si astengano dall’avere rapporti con le loro mogli e dal

generare figli. Chiunque farà ciò sarà per sempre allontanato dallo stato clericale». 

Alcuni hanno interpretato questa norma come se il sinodo di Elvira avesse

introdotto una novità “da un giorno all’altro”, proibendo quello che prima invece era

pacificamente ammesso. Ma tale interpretazione non regge. Emanare un divieto non

significa proibire una cosa che prima era permessa, bensì arginare un abuso. Un

decreto ancora più solenne è quello del Concilio di Nicea del 325 (I° ecumenico), che

dice nel can 3: «Questo grande concilio proibisce assolutamente ai vescovi, presbiteri e

diaconi [...] di avere con sé una donna, a meno che non si tratti della propria madre, di

una sorella, di una zia e di una persona che sia al di sopra di ogni sospetto». 

C’è anche un altro fatto, richiamato proprio da questo canone, che fa pensare che

già dai primi secoli i membri del clero fossero in gran parte celibi, ed è il problema delle

convivenze. Infatti i preti celibi che non avevano più la madre o non avevano una sorella,

da chi dovevano essere accuditi? Alcuni pensarono di prendere in casa una vergine

consacrata (le cosiddette virgines subintroductae), per attendere alla faccende

domestiche, ma questa era una soluzione per nulla soddisfacente, perché alimentava i

sospetti tra la gente. Perciò i vescovi come san Cipriano e san Giovanni Crisostomo

condannarono energicamente questa pratica. 



In definitiva, dal punto di vista della Chiesa antica, il problema non era se ordinare

persone sposate o celibi, ma come vivere autenticamente la castità sacerdotale.

L’orientamento prevalente però fu quello di assumere persone celibi, sperando che

fossero formate nella virtù. I vari concili medievali che si sono espressi su tale questione,

fino al concilio di Trento, constatarono però la difficoltà di avere preti non solo celibi, ma

anche capaci di dominare la propria sessualità, per cui spesso vivevano con concubine o

addirittura cercavano di sposarsi. Così il concilio Lateranense II (1139) dichiara che se un

vescovo, prete o diacono osa contrarre matrimonio, tale matrimonio è invalido. Lastessa

cosa ripete il concilio di Trento nel 1563 (sess. 24, can. 9). Nonostante questeevidenti

difficoltà, la Chiesa latina ha sempre mantenuto la “legge delle continenza”, chedi fatto è

diventata la “legge del celibato”. Diversamente sono andate le cose nellaChiesa greca,

dove a partire dall’VIII secolo, con il Concilio Quininsesto (in Trullo) fuconcessa una

mitigazione alla legge della continenza, permettendo ai preti e ai diaconisposati di

continuare i rapporti coniugali e quindi di avere figli. Per i vescovi però èrimasta la legge

della continenza o celibato.

Riassumendo: la “legge del celibato”, come l’abbiamo spiegata all’inizio, e cioè

come norma che per diritto canonico “impedisce” alle persone sposate di accedere al

sacramento dell’Ordine, è chiaramente una norma ecclesiastica, cioè fatta dalla Chiesa e

non emanante dalla Parola di Dio, che in san Paolo prevede che siano scelte al

diaconato, al presbiterato e all’episcopato anche persone sposate, purché lo siano state

«una sola volta» e abbiano dato buona prova nell’educazione dei figli (1 Timoteo 3, 2; 3,

12; Tito 5, 6). 

La “legge della continenza” invece è, almeno a mio avviso, di origine apostolica

e si radica nella figura stessa di Gesù, il quale non si è sposato e ha chiesto ai suoi

apostoli una sequela radicale, che comportava un abbandono della vita coniugale a

motivo del regno, in accordo con l’eventuale sposa, che da quel momento diventava una

“sorella”. 

In definitiva, il passaggio dalla stato coniugale a quello sacerdotale è stato 

ammesso nella Chiesa antica, ma non è ammesso ora nella Chiesa cattolica di rito

latino. Invece il passaggio dallo stato sacerdotale a quello coniugale non è mai stato

ammesso nella Chiesa, né antica, né moderna, e neppure nelle Chiese Ortodosse. Qui

non ci sono “porte aperte”. La ragione è che lo stato sacerdotale è qualcosa di più

rispetto allo stato coniugale. Ora si può passare dal meno al più, ma non dal più al

meno.  

Quindi dire che nella Chiesa antica i preti si potevano sposare è una 

sciocchezza;



dire che i preti Ortodossi si possono sposare è un’altra sciocchezza. Ma anche dire che la

“legge del celibato” ci sia sempre stata nella Chiesa è anch’essa una cosa non esatta.

Riprendiamo allora le parole del Papa, sperando che ora siano più chiare: «Il celibato

non è un dogma di fede, è una regola di vita che io apprezzo tanto e credo che sia un

dono per la Chiesa». Il celibato sacerdotale dunque, pur essendo una regola della

Chiesa, è però un “dono” prezioso, che la Chiesa cattolica ha maturato nel tempo e che

conserva gelosamente perché è il mezzo migliore per tenere alta la spiritualità dei suoi

ministri, in conformità con le esigenze del Vangelo.    

 


