CHIESA

Catechismo, un equilibrio fra storicita e verita


https://www.newdailycompass.com/it/ecclesia

Mons. Muller

Image not found or type unknown

In un recente intervento (Osservatore Romano 18/05/214, p. 5) il Prefetto della
Congregazione per la Dottrina della Fede, Card. Gehrard Muller ha fatto una messa a
punto molto importante sul valore che ha il Catechismo della Chiesa Cattolica e sulla sua
ecclesialita. Non & un mistero per nessuno che questo documento, auspicato dal sinodo
dei vescovi del 1985 e approvato da Giovanni Paolo Il nel 1992, sia stato snobbato dalla
maggior parte dei catechisti e dei teologi. E difficile che sia citato nelle aule delle facolta
ecclesiastiche e dei seminari. Gia durante la sua preparazione ci fu una forte
opposizione all'idea di un “catechismo universale”: non rischia - si diceva - di diventare
un’imposizione dall'alto? Dove vanno a finire le ricchezze della singole inculturazioni

della fede?

Ora il Card. Miiller ne ripercorre la storia. Nel 1986 fu istituita una Commissione,
composta piu da “pastori” che da “studiosi”. Alla prima bozza, inviata a tutti i vescovi del

mondo e ai superiori religiosi, risposero piu di mille di essi. Il lavoro fu «un evento



simbolico di collegialita episcopale», «un lavoro collegiale», che poi fu approvato dal
Papa Giovanni Paolo Il «in virtu della suprema autorita magisteriale di cui & investito»;
dunque, «un buon esempio di cooperazione armoniosa tra il primato e la collegialita»
(sono parole dell'allora prefetto, Card. Joseph Ratzinger). Quindi, «lungi dall'essere
un'imposizione della Curia Romana, il Catechismo é il frutto della Chiesa universale.
Contiene la saggezza collettiva dei vescovi di tutto il mondo, i quali rappresentano anche

i fedeli delle loro chiese particolari».

Il Card. Miiller si sofferma poi sui «tesori della Chiesa» racchiusi in questo
Catechismo: anzitutto la Sacra Scrittura, perché, come scriveva s. Girolamo, «l'ignoranza
delle Scritture é ignoranza di Cristo»; poi i Padri della Chiesa, le fonti liturgiche sia

d'oriente che di occidente e anche autori moderni come J.H. Newmann.

In un terzo passo, il Prefetto ricorda che «il cattolicesimo non & una filosofia, ma &
una religione rivelata». Questo significa che esso non & una speculazione di tipo
filosofico, che qualsiasi individuo pu0 fare, ma una risposta a Dio che si e rivelato, prima
nella singolare storia del popolo d'Israele e poi con pienezza in Gesu Cristo, che ha
voluto e fondato la Chiesa. Questo “assenso” di fede pero é “ragionevole”, come ricorda
il Cardinale citando Paolo (Rm 12,2). Infatti, il Dio della rivelazione & lo stesso Dio della
creazione, per cui non ci puo essere contrasto tra fede e ragione, anche se l'assenso di

fede non si basa sulla ragione, ma sull'autorita di Dio che si rivela.

Nell'ultima parte del suo intervento, il Card. Muller tocca il punto forse piu difficile.
Riportiamo prima le sue parole, sperando di non travisarle, e poi le domande che esse ci
suscitano. Indubbiamente il Catechismo, che e stato scritto piu di due decenni fa, porta i
condizionamenti della storia. Significa forse che & superato?, si chiede il Cardinale. Per
rispondere a questa poderosa obiezione, dice, bisogna ricordare che la rivelazione &
avvenuta nella storia, e quindi la storicita fa parte della natura stessa della rivelazione:
«In Cristo il Verbo eterno di Dio entra nella storia umana. Dio, facendosi uomo, applica a
sé le condizioni di tempo e di spazio. Il Verbo eterno & nato in un luogo particolare, in un
tempo particolare e in una cultura particolare». Questa “storicita” dellincarnazione e
condivisa dalla Chiesa. E una delle acquisizioni del pensiero moderno riconoscere che
«la storicita & un elemento fondamentale della condizione umana. Noi siamo esseri
storici». Di conseguenza, non ci dobbiamo meravigliare se il Catechismo porta «i
condizionamenti della storia e della cultura», anzi «la storicita € uno dei suoi aspetti
necessari». Sorge a questo punto un’‘altra domanda, altrettanto impegnativa, che il Card.
Miiller stesso si pone: non si cade allora «nel vicolo cieco relativismo storico»? La

risposta che egli da & una semplice indicazione, e dato il contesto di una conferenza,



non poteva essere una lunga esposizione. La direzione da lui data va nella linea del
linguaggio: perché un linguaggio sia comprensibile deve usare parole “condivise”,
“parole pubbliche”, che operino la comunicazione, e in questo vi & evidentemente il
condizionamento della storia. Ma le parole sono portatrici di un significato, e il
significato e «la parola o il concetto» interiore, che «é gia nel mio cuore», come diceva s.

Agostino i citato.

E proprio qui che noi vorremmo chiedere al cardinale, magari in un suo prossimo
intervento, di spiegare meglio questo punto, e cioé come mettere insieme “storicita” e
“verita”. Il concetto stesso di storicita € ambiguo. Oggi lo si fa coincidere che cio che &
mutevole, condizionato dai tempi e dalle culture. Se “tutto scorre” (il panta rei di
Eraclito), non c'é piu nulla di definitivo e di assoluto. In realta la storia umana non e solo
questo. Ci sono esigenze intellettuali, morali, giuridiche che hanno attraversato la storia
e le culture. La nozione di giustizia, “dare a ciascuno il suo” (unicuique suum), elaborata
dai romani 2500 anni fa € valida anche oggi, altrimenti non si farebbero le inchieste
giudiziarie. Come insegnava sempre s. Agostino, c'e nella verita qualcosa di assoluto che
trascende lo spazio e il tempo, e quindi anche la storia e la cultura. Se una cosa e vera,
non lo e solo “per me” in “questo momento”, ma lo € “per se stessa”. Cogliere una verita,
come insegnava il grande teologo Bernard Lonergan, significa cogliere qualcosa che ¢
“virtualmente incondizionato”, e questo é l'atto del capire. La verita & un ponte verso
I'eternita (o aeterna veritas, di S. Agostino!). L'atto del capire (insight) € qualcosa che viene
prima dei concetti e prima del linguaggio, perché i concetti e il linguaggio nascono
proprio da un atto di intelligenza. Se si trascura questo atto, si cade nel concettualismo
0, peggio, nel nominalismo, dove i nomi, invece di adeguarsi alla realta, pretendono di
crearla a loro piacimento. L'atto del capire € quello che permette al medico di tradurre
in termini tecnici quei sintomi che il paziente gli ha esposto con il linguaggio di tutti i
giorni; € quello che mi permette di gustare le immagini dei poeti di tutte le culture e di
tutti i tempi; € quello che mi permette di dire che il Simbolo niceno-costantinopolitano
(che recitiamo nella Messa) non & una deviazione ontologica dalla semplicita del
Vangelo, ma esprime la stessa verita intesa da Cristo e formulata dagli apostoli. Certo,
nel campo della fede non basta la semplice luce della ragione naturale, occorre la luce
soprannaturale, che & una grazia dello Spirito Santo, Spirito di Verita, di Sapienza e di

Intelletto, come Papa Francesco sta dicendo nelle catechesi del mercoledi.



