LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

la nuova morale

Benedire senza convertire: il modello @ Amoris

laetitia

Luisella
Scrosati

Le opposizioni alla Dichiarazione del 18 dicembre scorso non cessano di crescere.

L'Africa risulta ormai una “no-fly zone"” per Fiducia supplicans (FS), mentre altre

conferenze episcopali, singoli vescovi e comunita religiose e sacerdotali uniscono la loro


https://www.newdailycompass.com/it/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2023/12/18/0901/01963.html

voce di dissenso: Ungheria, Polonia, Ucraina, Peru, Brasile. | vescovi cercano, per lo piu,
di difendersi mostrando I'evidente confusione creata dal documento, nonostante la
pretesa di chiarezza da parte del cardinale Fernandez; piu completa ed
adeguata al documento e venuta invece dal cuore dell’Europa, dal vescovo di Bayonne,
Lescar e Oloron, Marc Aillet, che ha mostrato come il documento non riesca ad uscire da
tre questioni di fondo: la benedizione, anche se non propriamente liturgica, rimane un
sacramentale; persiste il problema della benedizione di una “coppia”; la pastorale finisce
per confliggere con quella dottrina che, a parole, non si voleva mutare.

Ad ogni modo, e fuori discussione che FS risulti un atto palesemente divisivo dell'unita

tra i cattolici, inclusa una parte consistente dei pastori.

La benedizione alle coppie “irregolari” e ai conviventi omosessuali costituisce il
coronamento dellimpostazione di molta teologia morale, da diversi decenni a questa
parte, nonché della trama, nemmeno troppo nascosta, di Amoris Leetitia (AL). FS, a ben
vedere, non ¢ altro che un’estensione di quanto gia AL, nell'interpretazione “autentica”
data dal Papa nella lettera ai vescovi di Buenos Aires (e a chi senno?), permetteva:
I'accesso alla vita sacramentale alle coppie conviventi more uxorio. Alla base della
permissione c'era quella che papa Francesco battezzava come la «via caritatis» (cf. AL
306), in realta null'altro che una sorta di “piano B” da attuare «davanti a quanti hanno
difficolta a vivere pienamente la legge divina». E la via delle «strade possibili di risposta a
Dio» (AL 305), dell'arcinoto e devastante «bene possibile» (AL 308).

Ma cos’é veramente questa «via caritatis»? Non ¢é altro che la vecchia, logora,
stantia morale gesuitica (del gesuitismo decadente) che nauseo Blaise Pascal e che
quella mente brillante, nella sesta delle diciotto “Lettere Provinciali”, aveva cosi
efficacemente riassunto: «non si pecca piu, mentre prima si peccava: iam non peccant,
licet ante peccaverints. Un nuovo (mediocre) “miracolo” che non converte il peccatore, ma
il peccato e che sottende una concezione della legge di Dio come un rigido ostacolo da
evitare, un fardello pesante da alleggerire, un boccone amaro da addolcire.

Insomma, il buon Dio ci € andato pesante, ma noi, piu misericordiosi di Lui, poniamo

mano a questo difetto della sua legge.

«Nulla sfugge alla nostra previdenza», esclamava l'interlocutore gesuita della
lettera, convinto che questo graduale ammorbidimento della morale, fosse necessario
a causa della diffusa corruzione degli “uomini d'oggi” (questa intramontabile categoria
ideale per ogni sovversione!), i quali, xnon potendoli fare venire a noi, bisogna che siamo
noi ad andare loro incontro; altrimenti essi ci abbandonerebbero; peggio ancora, si

lascerebbero andare completamente». Il pastore previdente, buono e misericordioso &


https://blog.messainlatino.it/2024/01/il-vescovo-di-bayonne-francia-aillet.html#more

piu concreto ed efficiente di quella grazia divina che, dopotutto, dimostra di non essere
sempre cosi pronta a soccorrere 'uomo. E dunque, «senza tuttavia offendere la verita»,
teneva a sottolineare il gesuita della lettera, bisogna trovare una via piu dolce, meno
ruvida di quella portata avanti dagli amanti dell'integralita della legge. «Il progetto
fondamentale della nostra Societa [della Compagnia di Gesu, n.d.r] per il bene della
religione e di non respingere nessuno per non far disperare la gente», concludeva

bonariamente il gesuita.

«Nulla sfugge alla nostra misericordia», replica oggi papa Francesco. Nella

ar

uomo di oggi” € travolto da circostanze che

Illl

Chiesa devono entrare «tutti, tutti, tutti»;
costituiscono attenuanti alla responsabilita personale come «'immaturita affettiva, la
forza delle abitudini contratte, lo stato di angoscia o altri fattori psichici o sociali» (AL
302). Cosi attenuanti da svuotare di senso concreto il comando divino. Guai al Pastore,
insiste Francesco, che si sente «soddisfatto solo applicando leggi morali a coloro che
vivono in situazioni “irregolari”, come se fossero pietre che si lanciano contro la vita delle
persone» (AL 305), divenendo cosi causa dell'allontanamento delle persone e della loro
disperazione. FS benedice - letteralmente - questa impostazione e la sdogana
universalmente, tramite I'atto sacerdotale piu semplice e piu diffuso. Il quale,
nonostante il ritornello rassicurante che non si cambia la dottrina - «senza tuttavia
offendere la verita»! - realizza plasticamente la grande massima denunciata da Pascal:
«NOoN si pecca piu, mentre prima si peccava». Precisamente perché oggi si benedice

quello che prima non poteva benedire.

Perché, bisogna dirlo, nonostante il tentativo di papa Francesco di tirare dalla
sua parte Pascal con la dell'anno scorso, la critica del genio francese
va dritta al cuore di questo pontificato. Il quale reinterpreta la giustificazione del
peccatore in un modo tutto suo: dal “rendere giusto” il peccatore, per 'opera della grazia
divina, al giustificarlo, dissolvendone I'imputabilita. Per la teologia cattolica, la grazia
rende giusti perché risana profondamente, ridona il vigore per la penitenza, alimenta le
virtu; per la nuova morale in atto si tratta di lasciare il peccatore nella melma,
illudendolo di coprire il male reale con il bene possibile, acquietando con una bella
benedizione, o addirittura con 'ammissione alla vita sacramentale, una coscienza che

invece ha bisogno di essere scossa.

Il peccatore viene cosi “giustificato” dal cambiamento delle parole, dalla ricerca
di infinite scusanti, da sofismi che non hanno altro scopo di ammorbidire una presunta
rigidita della legge. Un capovolgimento netto di come la fede cristiana, radicata

nell’Antica Alleanza, ha sempre inteso e vissuto la legge di Dio: un giogo che libera, un


https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html

fardello che solleva, un cibo amaro che guarisce. La Regola di San Benedetto, che ha
forgiato la Cristianita latina, ha espresso con profonda saggezza la dinamica della legge
di Dio che guida alla salvezza: «Se (...) sara introdotto qualcosa di un po’ piu rigoroso (
paululum restrictius), non lasciarti prendere subito dal timore e non allontanarti dalla via
della salvezza, via che all'inizio non puo che essere stretta. Se procederai (...) il tuo cuore
si dilatera, e si correra sulla via dei comandamenti di Dio con inesprimibile dolcezza
d'amore» (RB, Prologo, 47-49).

Perché quando si persevera nel supplicare il Signore di venire in nostro soccorso
, perché possiamo amarlo adempiendo i suoi comandi, la grazia arriva, si introduce negli
angusti pertugi del nostro cuore rattrappito e lo risana, fino a dilatarlo a dismisura. E
cosi, realmente, «non si pecca piu, mentre prima si peccava», perché 'uomo viene
risanato. Sono la via veritatis e |a via orationis et pcenitentice a condurre all'autentica

via caritatis; non i posticci, mediocri e presuntuosi aggiustamenti gesuitici.

Non di queste trovate, ma dei comandi di Dio e della sua grazia 'uomo ha
bisogno. Perché e solo di questi che la Rivelazione afferma: «La legge del Signore &
perfetta, rinfranca I'anima (...). Gli ordini del Signore sono giusti, fanno gioire il cuore; i

comandi del Signore sono limpidi, danno luce agli occhi» (Sal 19, 8-9).



