
VERSO LE ELEZIONI

Bene comune, quello che neanche Bassetti dice

EDITORIALI 23_01_2018

Riccardo 

Cascioli

Come era facilmente prevedibile, i grandi quotidiani laicisti hanno messo in grande

evidenza il passaggio della Prolusione al Consiglio permanente della Cei in cui il

cardinale Gualtiero Bassetti fa un cenno di condanna ai discorsi sulla razza evocati in

tema di immigrazione. Era ovvio, perché è tema facilmente sfruttabile a fini elettorali.

Nel discorso del presidente dei vescovi in realtà ci sono diversi spunti che

https://www.newdailycompass.com/it/editoriali
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/riccardo-cascioli
/it/riccardo-cascioli
/it/riccardo-cascioli


meriterebbero una valutazione, ma a noi interessa sottolineare il lungo richiamo che, in

previsione delle elezioni politiche, Bassetti ha fatto al bene comune. È importante

questo punto perché proprio in vista delle elezioni abbiamo già cominciato a sentire da

più parti il richiamo al bene comune e sempre più lo sentiremo avvicinandoci

all’appuntamento. Ma si ha l’impressione che “bene comune” sia una formula piuttosto

vaga o dalla definizione equivoca.

Vediamo dunque cosa dice il cardinale Bassetti al proposito. Egli afferma che «il

bene comune per tutti» è il fine del “dialogo”, che non va confuso con il “negoziato”, che

consiste invece nel «cercare di ricavare la propria fetta della torta comune». Se è chiaro

ciò che dialogo e bene comune non devono essere, però, è un po’ meno chiaro capire

cosa sia. Nella «ricerca sincera» del bene comune, prosegue Bassetti, «occorre mettere

da parte le vecchie pastoie ideologiche del Novecento e abitare questo tempo con occhi

sapienti e nuovi propositi di ricostruzione del tessuto sociale ed economico dell’Italia. In

questa grande opera, è auspicabile l’impegno di tutte le persone di buona volontà,

chiamate a superare le pur giustificate differenze ideologiche per raggiungere una reale

collaborazione nel servizio del bene comune».

Dunque, si gira sempre intorno al metodo (dialoghiamo, superiamo le ideologie) ma

si fa fatica a capire i contenuti. Cosa è veramente questo bene comune? Il cardinale

Bassetti alla fine non ce lo dice, però indica la scuola come l’ambito privilegiato su cui

impegnarsi. Un cenno si fa alla necessità del riconoscimento delle scuole paritarie. Ed è

sicuramente un punto, ma c’è molto di più: come si persegue il bene comune in una

scuola dove ci sono forti spinte per indottrinare con l’ideologia gender, ad esempio? O

dove si vuol cancellare ogni segno esteriore della cultura cattolica del nostro paese

(crocifissi, celebrazione del Natale, ecc.)?

In altre occasioni importanti esponenti ecclesiali hanno affermato che, laddove

ci sono culture diverse bisogna impegnarsi nel trovare soluzioni condivise. Una bella

frase sicuramente, ma cosa significa nella concretezza? Possiamo dire che nei casi citati

sopra si possa trovare una soluzione, ad esempio, nel concedere un seminario

all’Arcigay e un altro al Comitato Difendiamo i Nostri Figli, e definire questo un esempio

di bene comune? Oppure, lasciare il crocifisso nelle aule ma rinunciare al presepio, o in

alternativa celebrare insieme al Natale anche le feste degli ebrei e dei musulmani?

Significherebbe dire che il “bene comune” è in fondo una sorta di compromesso

tra le diverse identità presenti. Potrebbe sembrare una soluzione di buon senso,

qualcosa che mette d’accordo tutti ed evita pericolosi conflitti o lacerazioni sociali. Tra

parentesi questa è anche la linea fortemente caldeggiata da eminenti prelati – vedi il



presidente della Pontificia Accademia per la Vita – nel recente dibattito sul fine vita. Si

privilegia la “condivisione” della soluzione piuttosto che il suo contenuto: così avviene

che magari si usi uno stesso concetto ampliandone o restringendone il significato a

seconda dell'opportunità. È quanto abbiamo visto per la legge sulle Disposizioni 

anticipate di trattamento (Dat), ad esempio in tema di accanimento terapeutico, il cui

rifiuto arriva oggi a includere fattori – vedi nutrizione e idratazione – che fino a ieri

avrebbero fatto parlare di eutanasia.

Se questo è il caso, è però difficile evitare di definire il “bene comune” una

forma elevata di ipocrisia sociale. Inoltre questo modo di procedere implica che

l’orizzonte entro cui ci si muove è esclusivamente quello terreno, e non ha nulla di

oggettivo cui ancorarsi.

Non così è però per la Dottrina sociale della Chiesa, per cui il bene comune ha un

senso verticale prima ancora che orizzontale. Come ha avuto modo di spiegare in altra

occasione il nostro Stefano Fontana, il “bene comune” comprende «il bene naturale,

frutto del progetto di Dio nella creazione, e il bene soprannaturale, senza del quale

anche il bene naturale si deforma». E ancora: «Il bene comune è la vita buona di una

comunità ove i germi di salvezza del Verbo sono fatti crescere e dove le anime trovano il

contesto più favorevole per la loro salvezza eterna». E quindi «Il bene comune non è il

benessere, né il bene pubblico, ma è la vita comunitaria corrispondente al vero e al

bene, animata dalla legge morale naturale e orientata al Sommo Bene».

Ecco perché si parla di princìpi non negoziabili: si fondano sulla natura dell’uomo

così come concepita da Dio e sono essi perciò il fondamento di una società giusta e

rispettosa della dignità umana. Vuol dire anche che non c’è vero “bene comune” se non

è riferito a una oggettività con cui paragonarsi. Ma ancora prima ecco perché oggi è

fondamentale riaffermare il principio della Libertas Ecclesiae. Come mille anni fa fu

affermato questo valore per liberare la Chiesa dal giogo dell’imperatore, così oggi è

fondamentale davanti alla dittatura del relativismo o del pensiero unico, come l’ha

definita anche papa Francesco. La “libertà della Chiesa” è anzitutto riconoscere che il

Sommo Bene è Cristo e quindi diventa fondamentale la possibilità per ogni uomo di

incontrarlo e riconoscerlo. Proprio per questo essa non è la rivendicazione di uno spazio

privilegiato ma la possibilità di libertà per tutti.

Pensando alle prossime elezioni politiche, è da qui che dobbiamo cominciare.


