
Image not found or type unknown

SANTI DA LEGGERE / 16

Anche Petrarca aveva un maestro, ed era

Agostino

CULTURA 26_01_2026

https://www.newdailycompass.com/it/cultura


img

Image not found or type unknown

Giovanni 

Fighera

Image not found or type unknown

Dopo aver seguito le tracce di sant’Agostino nella Commedia, il nostro viaggio prosegue

con un altro gigante della letteratura italiana: Francesco Petrarca. Se nel poema

dantesco il santo di Ippona è una presenza nascosta che orienta il cammino del poeta

senza mai diventare personaggio, in Petrarca la sua figura si fa più intima, più pressante,

quasi fisica. Agostino non è un simbolo: è un maestro, un interlocutore, un padre

spirituale che Petrarca sente vicino come pochi altri.

A introdurre il poeta alle Confessioni fu Dionigi da Borgo San Sepolcro, monaco

agostiniano, teologo e amico fidato. Quel dono — un piccolo libro, ma di infinita

dolcezza — diventerà la bussola interiore di Petrarca, la lente attraverso cui leggere la

propria vita e misurare la distanza tra ciò che è e ciò che dovrebbe essere.

Il Monte Ventoso: quando il paesaggio è specchio dell’anima

/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera


L’episodio più celebre di questo rapporto è l’ascesa al Monte Ventoso, raccontata in una

lettera delle Familiares. Siamo nel 1336: Petrarca e il fratello Gherardo decidono di

scalare la montagna provenzale. Un’impresa che oggi definiremmo escursionistica,

considerata da taluni addirittura l’atto di nascita dell’alpinismo moderno, ma che allora

assume un valore simbolico enorme.

Il viaggio comincia con un incontro emblematico: un vecchio pastore che tenta di

dissuaderli, ricordando la fatica e la delusione provate cinquant’anni prima. È la prima

tentazione, la prima voce che invita a rinunciare. Poi emergono i due caratteri:

Gherardo, deciso e diretto, sceglie la via più ripida; Francesco, più incerto, cerca sentieri

comodi, devia, torna indietro, si perde.

È qui che il racconto diviene una rivelazione. Petrarca comprende che la montagna è la

vita stessa: la beatitudine è in alto, la strada è stretta, e ogni deviazione è un cedimento

della volontà. Quando, stremato, apre le Confessioni, vi legge queste parole: «E vanno gli

uomini a contemplare le cime dei monti, i vasti flutti del mare, le ampie correnti dei

fiumi, l’immensità dell’oceano, il corso degli astri e trascurano se stessi». Il poeta sente

che quelle parole sono state scritte per lui. Petrarca scopre la dimensione della propria

interiorità, la profondità dell’anima. Comprende che nulla accade mai a caso: «Sapevo

[…] che quanto avevo letto era stato scritto per me, non per altri; tanto più che ricordavo

ciò che di se stesso aveva pensato Agostino quando, aprendo il libro dell’Apostolo, come

lui stesso racconta, lesse queste parole: “Non gozzoviglie o ebbrezze, non lascivia e

impudicizie, non risse e gelosia, ma rivestitevi del Signore Gesù Cristo, e non seguite la

carne nelle sue concupiscenze”». Quel passo non è rivolto all’umanità in generale ma a

lui.

Il Secretum: un dialogo serrato tra un uomo e la sua coscienza

Se il Monte Ventoso è la scena della rivelazione, il Secretum è il luogo del confronto. Qui

Agostino non è più solo un autore, ma è una presenza che interroga, incalza

l’interlocutore, smaschera le sue ipocrisie. Accanto a lui, silenziosa e luminosa, c’è la

Verità, figura femminile che osserva e giudica.

Il dialogo è spietato. Petrarca deve riconoscere la sua colpa più grande: l’accidia, la

malattia della volontà, quella debolezza che gli fa vedere il bene ma non lo fa

perseguire. Agostino gli mostra come ogni buon proposito venga soffocato da cure

vane, distrazioni, desideri terreni.

Nel secondo libro, il poeta passa in rassegna i vizi capitali, confessando di aver ceduto a



tutti tranne l’invidia. Ma è proprio l’accidia — la paralisi dell’anima — a frenarlo più di

ogni altra cosa. Petrarca descrive con lucidità quasi clinica il suo oscillare tra slanci e

ricadute, tra entusiasmo e stanchezza, tra desiderio di elevarsi e paura di farlo. Agostino

lo ammonisce: la sua epoca è malata di attaccamento ai beni terreni. E se nel Trecento

la malattia tipica dell’epoca, chiarisce il poeta senza dubbi, è l’accidia, oggi, suggeriamo

noi, è la perdita della verità stessa, travolta dal relativismo.

Le due catene: Laura e la gloria

Nel terzo libro, Agostino individua le due catene d’oro che trattengono Petrarca: l’amore

per Laura e il desiderio di gloria. Due passioni splendide, ma terrene, che rischiano di

diventare idoli. È qui che la distanza da Dante si fa abissale. Beatrice è guida, luce,

tramite verso Dio. Laura è splendore terreno, fascino che trattiene, non che eleva.

Agostino lo dice senza mezzi termini: nulla allontana da Dio quanto l’amore disordinato

per le cose terrene.

Un maestro che non abbandona

Il dialogo si chiude con un ringraziamento commosso. Petrarca implora Agostino e la

Verità di non abbandonarlo, perché senza di loro la vita sarebbe amara. Chiede che le

tempeste del cuore si plachino, che la polvere terrena non gli offuschi la vista, che il

mondo taccia. È un finale sospeso, non risolto. Dante sale al Paradiso. Petrarca resta

sulla soglia, combattuto, fragile, umano. Ed è forse proprio questo il suo tratto più

caratteristico: non la certezza, ma la ricerca; non la meta, ma il cammino; non la visione,

ma il desiderio.

L’approdo alla meta è testimoniato nell’ultima canzone del Canzoniere, quella Vergine 

bella che di sol vestita in cui il poeta contempla la bellezza della Vergine Maria nel

Paradiso, e nell’ultima sezione dei Trionfi.

Dopo aver assistito al misero crollo di ogni illusione, persino della poesia e della fama a

cui il poeta ha sempre aspirato, Petrarca chiede al suo cuore in chi confidi. La risposta è

perentoria: «Nel Signor, che mai fallito/ non ha promessa a chi si fida in lui».

Contemplando l’eternità, il poeta s’avvede di quanto siano infelici le persone che si

rifugiano in beni terreni che il tempo porta via.


