
il testo

Allarme denatalità: la Humanae vitae aveva

previsto tutto

ECCLESIA 25_11_2025

Giampaolo 

Crepaldi*

Con grande piacere prendo la parola all’inizio di questa Settima Giornata Nazionale della

Dottrina sociale della Chiesa, aprendo la strada agli illustri Relatori. Le mie parole

intendono avere prima di tutto un senso beneaugurale per lo sviluppo dei lavori di oggi

ed anche di ringraziamento per i relatori e per le due associazioni che ormai da diversi

https://www.newdailycompass.com/it/ecclesia
/it/giampaolo-crepaldi-1
/it/giampaolo-crepaldi-1


anni organizzano questo evento: La Nuova Bussola Quotidiana e l’Osservatorio cardinale

Van Thuân, che ho fondato e presieduto a lungo e che continuo a seguire da vicino.

Dalla loro collaborazione nasce non solo la Giornata che stiamo vivendo ma anche

l’annuale Rapporto sulla Dottrina sociale della Chiesa nel mondo, giunto alla sua 17ma

annata. Mi compiaccio della costanza dimostrata in tutti questi anni: iniziare qualcosa è

facile, condurla avanti nel tempo con coerenza di impegno è piuttosto difficile. I Rapporti

dell’Osservatorio sono un esempio costruttivo di impegno laicale nel campo della

cultura e della civiltà cristiana.

A questo mio breve intervento ho messo il seguente titolo: Dalla Humanae vitae alla 

Caritas in veritate. Non allarmatevi, non intendo passare in rassegna tutti i documenti del

magistero sull’argomento dal 1968 al 2009. Prenderò qualche spunto da queste due

sole encicliche le quali, a mio avviso, si collocano una all’inizio dei recenti insegnamenti

magisteriali sulla procreazione umana e le politiche della popolazione e l’altra alla loro

fine.

La Humanae vitae segnala nelle sue prime righe gli «aspetti nuovi del 

problema» della procreazione e tra questi indica «il rapido sviluppo demografico, per il

quale molti manifestano il timore che la popolazione mondiale cresca più rapidamente

delle risorse a disposizione, con crescente angustia di tante famiglie e di tanti popoli in

via di sviluppo. Per questo – continua Paolo VI – è grande la tentazione delle autorità di

opporre a tale pericolo misure radicali». Come si vede siamo al centro del problema di

questa Giornata e del Rapporto di quest’anno. In quegli anni Sessanta gli allarmi

ideologici di stampo neomalthusiano si erano già fatti sentire e continueranno più

accanitamente in seguito, collegandosi con le nuove esigenze dell’ambientalismo

ideologico. Il Rapporto illustra l’origine eugenetica di ambedue questi percorsi. La 

Humanae vitae non giunse quindi in ritardo, anche se i suoi numerosi detrattori dentro la

Chiesa, sia di allora che di adesso, abbiano pensato e pensino proprio questo, ossia che

il mondo con le sue esigenze fosse ormai più avanti della Chiesa. È stata fatta perfino

una stima di questo cosiddetto “ritardo”, valutato addirittura in 200 anni. Ma il Rapporto

mostra che quell’enciclica era più avanti delle esigenze del mondo e ne aveva previsto la

deriva negativa.

Tutti sappiamo che oggi le pressioni interne alla Chiesa per un superamento

formale autoritativo – quello fattuale sembra essere già avvenuto – degli insegnamenti

della Humanae vitae sulla contraccezione sono molto pesanti. Non entro qui in questa

questione alla quale penserà Leone XIV, solo osservo che per quanto riguarda il

problema denatalità, con tutte le conseguenze sociali connesse, la Humanae vitae forniva



delle indicazioni vere e perciò anche attualil.

Il punto fondamentale è la dottrina del matrimonio di diritto naturale 

«illuminato e arricchito dalla rivelazione divina». Il riferimento dell’enciclica è

«all’ordine morale chiamato oggettivo, stabilito da Dio e di cui la retta coscienza è vera

interprete». Ciò richiede che qualsiasi atto matrimoniale deve «rimanere aperto alla

vita». Una volta eliminato questo principio, secondo la Humanae vitae, ci sarà un

«abbassamento generale della moralità» nella vita sociale, verrà perso il rispetto della

donna, e la procreazione finirà nelle mani delle autorità politiche: «chi impedirà ai

governanti di favorire e perfino di imporre ai loro popoli il mezzo di contraccezione da

essi giudicato più efficace?». E non solo mezzi contraccettivi, dato che la Humanae vitae

stabilisce lo stretto nesso esistente tra contraccezione e aborto, come poi i fatti hanno

dimostrato.

Paolo VI in questa enciclica sull’amore umano stabiliva così che procreazione e

natalità rappresentano il primo dei problemi sociali, dalle ripercussioni su tutti gli altri.

Se infatti nell’atto coniugale si lascia entrare la violenza reciproca, pur se consenziente,

si uccide al suo nascere la società e la socialità. La strada che viene qui indicata ai

pubblici poteri «è la via di una provvida politica familiare, di una saggia educazione dei

popoli».

Venendo ora alla Caritas in veritate di Benedetto XVI che, come sapete, riguarda lo

sviluppo umano nel quarantesimo anniversario della Populorum progressio, il discorso si

fa molto concreto e in dialogo con le scienze sociali e soprattutto con l’economia. Al n.

44 si legge che «Considerare l’aumento della popolazione come causa prima del

sottosviluppo è scorretto anche dal punto di vista economico (…) Grandi nazioni sono

potute uscire dalla miseria anche grazie al numero e alle capacità dei loro abitanti. Al

contrario, nazioni un tempo floride conoscono ora una fase di incertezza e in qualche

caso di declino proprio a causa della denatalità, problema cruciale per le società di

avanzato benessere». Il Rapporto dà ampia testimonianza del realismo di queste

previsioni.

Benedetto fa una analisi molto chiara dei danni sociali della denatalità: «La

diminuzione delle nascite, talvolta al di sotto del cosiddetto indice di sostituzione [oggi

bisogna dire, secondo me, anche “molto” al di sotto] mette in crisi anche i sistemi di

assistenza sociale, ne aumenta i costi, contrae l’accantonamento del risparmio e di

conseguenza le risorse finanziarie necessarie agli investimenti, riduce la possibilità di

lavoratori qualificati, restringe il bacino dei "cervelli" (…) le famiglie di piccola e talvolta

piccolissima dimensione corrono il rischio di impoverire le relazioni sociali e di non



garantire forme efficaci di solidarietà».

Come si vede, in questi due documenti ci sono i principali avvertimenti circa la

corretta visione della procreazione e della natalità in un rapporto corretto tra privato e 

pubblico, rapporto che oggi è enormemente confuso: da un lato la procreazione è intesa

e vissuta come un fatto privato e insindacabile, dall’altro i comportamenti sessuali

vengono indotti e messi in piazza, la denatalità viene pianificata e la sfera privata viene

invasa dal sistema politico globale. Ciò che si dice pubblico è in realtà privato e quanto

viene detto privato in realtà è pubblico. La visione del matrimonio e della famiglia che la

Dottrina sociale della Chiesa propone evade da questa visione, perché per essa quanto

è autenticamente personale (personale, non privato!) è anche autenticamente

comunitario (comunitario, non pubblico!).

*Vescovo emerito di Trieste


